





|             |                                                                | (25)                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                            | سبک زندگی منتظرانه<br>داناتر و دلسوزتر       | رد<br>ا                                    | درآمد<br>ضرورت روز آمد سازی باورداشت                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| -           | 520-510)                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ,                                          | از من به من<br>مبنای سبک زندگی منتظرانه      | \ \\ \-                                    | مهدوی و انتظار ریسی                                               |
| 300         | 37 3                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ,                                          | (ندبه، عهد)                                  | -V 5                                       | نظامواره (و سه گام) معرفت<br>———————————————————————————————————— |
|             | دُعيتُم إلى أس                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                            | سبک زندگی منتظرانه<br>۱: تربیت منتظرانه      | ~ V-                                       | مبانی و ادله<br>ضرورت انسان شناختی مهدویت                         |
| •           | أسلوب حيوة الانتظار                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                            | سبک زندگی منتظرانه ۲<br>: ازدواج مهدوی       | ٧ ٤-                                       | علم و دين و اثبات مهدويت                                          |
|             | Illication (March                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                            | سبک زندگی منتظرانه<br>۳: نقش های اجتماعی     | r 0-                                       | زمان، عقیده، زندگی                                                |
|             |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ,                                          | سبک زندگی منتظرانه<br>٤: شخصیت و نقش اقتصادی | 7 7-                                       | اتصال پیوسته به آسمان                                             |
| if          |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                            | سبک زندگی منتظرانه<br>۱۵ - امتداد من         | ĕ V-                                       | مهدویت در قرآن                                                    |
|             | منتظرانه منتظرانه                                              | به یک زندگی دعوت شده اید : سبک زندگ                                                                                                                                                                                                                                                         | شما                                        | √_ منشور انتظار                              | -۸ د                                       | ادعیه و زیارات مهدوی<br>کتاب «مفاتیح الجنان»                      |
| Y           |                                                                | بالمارة والمارة والمارة المارة المارة المارة والمارة والمارة والمارة والمارة والمارة والمارة والمارة                                                                                                                                                                                        |                                            | انتظارگام به گام                             | J 3-                                       | خط پیوسته رهبران آسمانی                                           |
|             |                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مقدمــه                                    | آسیب شنا <mark>سی</mark><br>کار خطرتعویض     | / V                                        | خصیت شناسی شجره طیبة و<br>و کارکردشناسی شخصیت خانوادگ             |
| agump       | سترها ، تلفیقی از نیازشناسی انسان معاصر با معارف مهدویت        | م و سیر سریالی است تا مخاطب با نگاهی نظامند و کاربردی ، زاویه ای متفاوت به معارف ه<br>مواره و یک هندسه گرافیکی معرفی نموده و مورد تحلیل و آنالیز قرار دهد. رویکرد علمی این پو<br>ب و متناسب با معارف و مسائل مورد نیاز روز، عرضه گردد. به ویژه برای کسانی که به علت کثر                     | راه سخت انتظار                             | -עע                                          | القاب امام مهدى                            |                                                                   |
| ى ديدبان    | ست. این در حالی است که ورود نرمر افزار معنوی «مهدویت» به       | دویت نیستند ، و یا مهدویت تبدیل به آموزه ای هیجانی و احساسی در باورداشت آنها شده اس                                                                                                                                                                                                         | آنها، دارای آگاهی کافی و روزآمد نسبت به مه | 🌱 _ معیار و میزان کشف حق و باطل              | VV-                                        | بركت ولايت                                                        |
| ن فرهنگ و ، | عه انسانیت و انسان دوستی رابرای آنان به ارمغان بیاورد،بنابراین | ندگی را به همراه خواهد داشت تا مدلی جدید از سبک زندگی را با نامر «سبک زندگی مهدوی» و<br>ن ها وارد ساخته و امیدی پیوسته و نشاطی همیشگی را به زندگی آنها تزریق نماید و بالاترین درج<br>نام داد: در در در تاراست که کرد تر در در از خاده قرار گرفته از ایر تاراسه ایر نام از در در در در تاراس | السانه توهم تكليف المسانه توهم تكليف       | - VV-                                        | قلب هایی جهانی (به وسعت<br>جهانی ترین قلب) |                                                                   |
| فنر شيعه    | ای محاطب ریجاد کند.                                            | نید از مهدویت است که، کمتر مورد استفاده قرار گرفته است تا مواجه ای نو از مهدویت را بر                                                                                                                                                                                                       | این مجموعه، روایی سفوت در ت.ی ب            | دستاورد<br>آمرزش پیامبر نشان                 | V VE-                                      | کانون نرمر دلی و همگرایی<br>قلب های مؤمنانه                       |
| >           | منبع شناخت:                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                             | روش استفاده :                              | پرچمداران عصر غیبت                           | 1 10-                                      | مدیریت غیری و پیوسته                                              |

تلاشگر پنهان و پیوسته

و خستگی ناپذیر

لحظهٔ بهاري تشرف

زندگی پس از زندگی

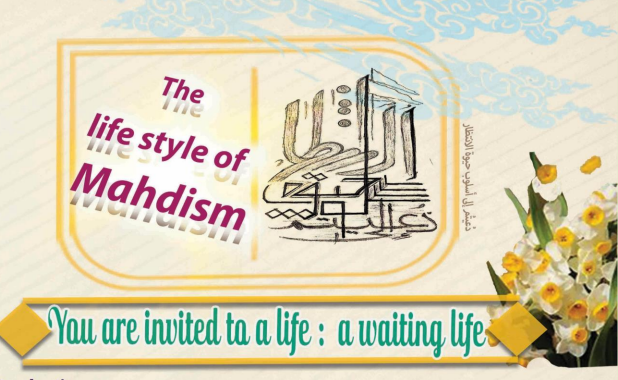
این مجموعه پوستر ضمن امکان انتشار در فضای مجازی به صورت مستقل و مجموعه ای، به علت سیر محتوایی سریالی، امکان چاپ کاغذ و یا بنر رنگی در سایز نشریه ای و سایزهای بزرگ را دارد تا بر اساس آن یک نمایشگاه ساده و آسان از منظر عقل و علم ، که با کمک نگرش بر گزار گردد. و با همراه سازی روایت گری توسط طلاب و یا دانشجویان می توان بر اثر گذاری نمایشگاه افزود. این مجموعه به علت تلفیق مباحث معرفتی با آسیب شناسی و بحث سبک زندگی، ظرفیت استفاده گسترده تر در مناسبت و غنی سازی گردیده است. های مهدوی را دارد.

این مجموعه مستند است به گزیده ای از «ادعیه و زیارات مهدوی» در فرهنگ شیعه

تفسیری و توسعه ی آیات و روایات، تقویت

### Index

| Introdu     | ction                                                                               | The life style of Mahdism Expectance                                             |  |  |  |  |  |  |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
|             | 1- Necessity of updating Mahdism belief<br>and Mahdism Expectancy living            | 18- More knowledgeable than me of myself                                         |  |  |  |  |  |  |
|             | 2- Systematic (and three steps) cognition                                           | 19- Basis of the Mahdism Expectancy life style                                   |  |  |  |  |  |  |
| Fundamen    | ntals and proofs<br>3- Anthropological Necessity of Mahdism                         | 20- The lifestyle of Mahdism Expectancy :<br>1- upbringing of Mahdism Expectancy |  |  |  |  |  |  |
|             | 4- Knowledge and religion and affirmatior<br>of Mahdism                             | 21- The lifestyle of Mahdism Expectancy:<br>2- Mahdism Marriage                  |  |  |  |  |  |  |
|             | 5- Time, belief, living                                                             | 22- The lifestyle of Mahdism Expectancy:<br>3- social roles                      |  |  |  |  |  |  |
|             | 6- Constant link with heaven                                                        | 23- The lifestyle of Mahdism Expectancy :<br>4- character and economic role      |  |  |  |  |  |  |
|             | 7- Mahdism in the Holy Quran                                                        | 24- The lifestyle of Mahdism Expectancy:<br>5- The Extension of "Me"             |  |  |  |  |  |  |
|             | 8- Mahdism "Messianic" Supplications<br>and Ziyarahs in the book "Mafatih al Jinan" | 25- Charter of Mahdism Expectancy                                                |  |  |  |  |  |  |
|             | 9- uninterrupted line of Divine leaders                                             | 26- Step by Step Mahdism Expectancy                                              |  |  |  |  |  |  |
| Personality | and functionalism<br>10- pure lineage and family character                          | 27- Danger of Replacement Pathology                                              |  |  |  |  |  |  |
|             | 11- Imam Mahdi's Monikers<br>Personality and functionalism                          | 28- The difficult path of Mahdism Expectancy                                     |  |  |  |  |  |  |
|             | 12- Blessing of "Vilayat" religious<br>guardianship                                 | 29- Criteria and yardstick of discovering<br>truth and falsehood                 |  |  |  |  |  |  |
|             | 13- Universal hearts (to the extent of the most universal heart)                    | 30- Sign of the fantasy of duty                                                  |  |  |  |  |  |  |
|             | 14- Center of tenderness and unity of<br>the pious hearts                           | Achievement 31- Prophet-like amnesty                                             |  |  |  |  |  |  |
|             | 15- Occulted and constant management                                                | 32- Flagbearers of the Era of Occultation                                        |  |  |  |  |  |  |
|             | 16- Hidden, constant and indefatigable<br>Seeker                                    | 33- Life after life                                                              |  |  |  |  |  |  |
|             | 17- The revitalizing moment of being honored                                        | 34- The Night of Destiny                                                         |  |  |  |  |  |  |



### Introduction

This work consists of 34 Mahdism (Messiahnism) posters. These 34 posters are organized serially in order to have a systematic and applied perspective of Mahdism (Messiahship) and to look at its doctrines from a different angle. The artistic mold of these posters are in the infographic method form so that it has presented and analyzed each subject systematically and in the form of graphic geometry. The systematic approach of these posters too, is a blending of assessment of contemporary man's needs with doctrines of contemporary Mahdism. Thus Mahdism is presented to them in a novel and attractive style matching the doctrines and issues needed by them in particular those who due to multiple preoccupations or unavailability of sources or lack of theoretical command over them do not have sufficient and handy knowledge of Mahdism or that Mahdism has been transformed into a passionate and emotional doctrine of their dogma. However, the entry of the spiritual software of Mahdism into modern man's living shall bring about qualitative and quantitative improvement in living so that it shall create a new lifestyle called "the Mahdism Lifestyle" or "the Mahdism Expectancy Lifestyle". It is a lifestyle that brings about distinctive behaviors and interactions in social life of human beings and injects constant hope and cheerfulness into their lives as well as lead to the highest degree of humanity and humanitarianism. Therefore, this collection is a distinctive narration of Mahdism in a mold that has seldom been used so that it creates a new image of Mahdism for us.

#### Method of Use:

These posters while capable of being published in cyberspace independently and collectively, due to serial content possibility can be printed in color on paper or banner from the book size to large sizes so that based on it a simple and easy exhibition can be organized. Accompaniment of narration by the clergymen or students can add to the exhibition's effectiveness. Due to its blending of cognitive topics with pathology and discussion of style of living, this collection has the capacity to use Messianic "Mahdism" topics more extensively.

#### Source of knowledge:

This collection is supported with selections from "Supplications and Ziyarahs of Mahdism" in Shiah culture which has been strengthened and enriched from the viewpoint of intellect and knowledge with the help of exegetic and expansive approach of verses of the holy Quran and transmitted narrations.



### مقدمة

يتضمن هذا العمل٣٤ ملصق مهدوي. تحتوي هذه الملصقات الثلاثين على نظام وتدفق تسلسلي لإلقاء نظرة منهجية وعملية على تعاليمر مهدوي من زاويا مختلفة. الشكل الفني لهذه الملصقات هو عرض في شكل رسومر اينفوجرافيك لتقديمر و تحليل كل موضوع في شكل نظام وهندسة رسومية. و النهج العلمي لهذه الملصقات هو الجمعبين الاحتياجات الناس اليوم و الانسان المعاصر مع تعاليمر مهدوي. بحيث يتمر تقديمر المهدوية بطريقة جديدة وجذابة و حسب المعرفة و القضايا التي يحتاجونها. خصوصا لمن ليس لديه معرفة كافية وحديثة بالمهدوية بسبب العمل المزدحمر أو قلة فرص الدراسة أو نقس التعليم . أو أصبحت المهدوية عقيدة عاطفية في معتقِداتهمٍ. في الوقت نفسه ، يؤدي إدخال البرنامج الروحي "للهدوية" في الحياة البشرية إلى تحسين نوعية و كميةالحياة و يخلق نموذجاً جديداًللحياة ، يسمى "أسلوب حياة المهدوى" أو "نمط حياة الانتظار"". أسلوب حياة يقدمر سلوكيات وعلاقات مختلفة في الحياة الاجتماعية للانسان. وتضخ الأمل المستمر والحيوية الأبدية في حياتهم وتجلب لهم أعلى مستوى من الإنسانية والعمل الخيري. لذلك ، فإن هذه المجموعة هي سرد مختلف للمهدوية بتنسيق أقل استخدامًا، لخلق لقاء جديد للمهدوية بالنسبة لنا.

### تعلىمات:

يمكن نشر هذه الملصقات في الفضاء الافتراضي بشكل مستقل أو وفقاً للمحتوى التسلسلي بشكل مجموعة، فمن الممكن طباعة ورق ملون أو لافتات ملونة بحجم المنشور إلى أحجام كبيرة للحصول على معرض بسيط وسهل. و يمكن أن يؤدي مرافقة السرد من قبل طلاب الحوزة او الجامعة إلى زيادة تأثير المعرض. و نظرًا للجمع بين الموضوعات المعرفية و مناقشة الشبهات و نمط الحياة في هذه المجموعة، يمكن استخدام هذه المجموعة و المعرض، في المناسبات المهدوية و غيرها، على نطاق واسع.

اسلوب الحيوة المهدوية

أكثر الأشخاص الي، 13-المهدوية و الانتظار معرفةً و محبةً أساس اسلوب الانتظار 119 نظام المعرفة «الندبة + العهد» الأساسيات و اأدلة ضرورة المهدوية من اسلوب حياة الانتظار منظار معرفة الانسان (أنثروبولوجية) ١: التربية المهدوية اسلوب حياة الانتظار العلم و الدين، و اصالة المهدوية 🚽 ٢: الزواج المهدوي اسلوب حياة الانتظار الوقت، الرأى، الحيوة ٣: الأدوار الأجتماعية اسلوب حياة الانتظار الاتصال المساوى المستمر ٤: الشخصية الاقتصادية اسلوب حياة الانتظار ٥ 24 القرآن و المهدوية : امتدادی فی ذریتی الادعية و الزيارات المهدوية 25-ميثاق الانتظار في كتاب «مفاتيح الجنان» الإنتظار الإيجابي الخطة المستمرة للقيادة 26-خطوة بخطوة السماوية الشخصية و المهمة الشجرة الطيبة و المخاطر خطر الإستبدال 27--10 الشخصيةالعائلية 23 ألقاب الأمامر المهدى -111 طريق الأنتظار، الصعب مقياس لكشف الحقيقة 20 بركات الولاية و الباطل قلوب عالمية (و إلى العولمة 30 العلامة، التوهم ، الوظيفة ، مثل أكبر القلب، عالمياً) الإنجاز اكثر الأشخاص اليّ في محورية الشفقة و 31 العالَم، معرفةً و رعايةً تأليف قلوب المؤمنة إمامر إدارة و قيادة غيبية اولياء الدين في عصر الغيبة 32-ومستمرة الجحجاحالمجاهد 33-الحيوة بعد الحيوة (جهدٌ خفّيٌ مستمر) 34-ليلة القدر و التقدير لحظات ربيعية (التشرف)

البداية

ضرورة التحديث في

### المصادر:

هذه المجموعة عبارة عن مقتطفات من "الأدعية و الزيارات المهدوية» ، المعززة بالآیات و الروایات و المحتوی الفکری و العملي.



# Necessity of Updating

## ضرورة تحديث الانتظار



دنیای امروز دنیای سرعت است به گونه ای که نه تنها وسائل و ابزارها دائم در حال نو شتن و ارتقا یافتن است، همچنان که نرم افزارهای مختلف کامپیوتری و رسانه ای هم پیوسته در حال ارتقا می باشد. برنامه های خرد و کلان سیاسی ، اجتماعی ،اقتصادی ، فرهنگی و رسانه ای هم پیوسته در حال رشد و روزآمد سازی است. پس در این دنیای سرعت و روزآمد لحظه ای؛ باید به روزآمدسازی دینی و معارفی هم توجه داشت. به ویژه در زمینه مهدویت که رکن تشیع است و چشم و چراغ آن می باشد. البته باید دانست که مبانی و اصول دین و آموزه های آن ثابت است، ولی چگونگی بیان و ارائه تفسیرها و گفتمان ها از دین و یا دفع شبهات و ...، نیاز به دانش و بیان روزآمد دارد. بدین جهت است که در فرهنگ دینی و حتی در ادعیه شیعی/مهدوی به دو اصل توصیه شده ایم: یک رسیدن به درکی جامع از هندسه دین یا هندسه مهدویت و انتظار؛ و دوم روزامد سازی برداشت ها ، بیان ها و گفتمان ها جهت بهترین ارائه؛ که اگر این دو امر در مهدویت رخ دهد، سلامت و پویایی آن حفظ خواهد شد؛ و گرنه آسیب ها و انحرافات در آن رخ داده و زمینه ها برای لغزش و ریزش و .. فراهم خواهد شد.

عالم اليوم هو عالم السرعة بحيث لا يتم تحديث الأجهزة والأدوات باستمرار فحسب ، بل يتم أيضًا تحديث برامج الكمبيوتر والوسائط المختلفة باستمرار. بل إن البرامج السياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية والإعلامية الجزئية و الكلية يجري تحديثهن باستمرار. في هذا العالم من السرعة والتحديثات الفورية ؛ و بنفس الطريقة التي يجب الاهتمام بها للتحديث الديني والتعليمي ، يجب تحديث المهدوية ايضاً خاصة لانها ركن في التشيع ، بالطبع ، يجب أن نعلم أن الأسس والمبادئ للدين وتعاليمه ثابتة و متينة ، لكن كيفية التفسير و تقديم الخطاب أو رد الشكوك ، و ما الى ذلك، تتطلب معرفة حديثة. لهذا السبب أمرنا بمبدأين في الثقافة الدينية و حتى في الأدعية الشيعة / المهدوية ، و هما: الاول: الوصول إلى فهم شامل لهندسة الدين أو هندسة المهدوية و الأنتظار ؛ ثانياً ، تحديث التصورات والتعبيرات والخطابات لأفضل عروض تقديمية. إذا حدث هذان الأمران في المهدوية ، فسيتم الحفاظ على صحتها وحيويتها. و ألاً فسيحدث التحريف و الانحراف فيها ، أو سيتم توفير أسباب الإنزلاق والسقوط.

Greatness of human being is not in his stature, largeness of his house and abundance of wealth; rather, it is in the largeness of his heart. This is because human identity is in the heart as otherwise the humanity of man does not increase with his apparent abundance of possessions or in having lots of physical strength or powerful memory and knowledge. Thus for development of humanity the heart should be taken into consideration and for this it should be grafted with the largest heart – a heart whose span of existence is the entire humanity. The Perfect Infallible Man due to his physical perfection and spiritual excellence possesses the supreme and most transcendental heart. For this reason, the heart which is the Throne of the Compassionate or is the heart which is the entry point of spiritual emanations or is the heart which is the center of visitation of heavenly angels is his heart. Thus this heart is a heart which spans the entire humanity and is a heart that beats with the anxiety of all human beings. It is for this reason that even the "Lailat al Qadr" (the Night of Destiny) occurs with the "descent of angels and the Holy Spirit" on him and his universal heart. In this case, a heart that links up with the heart of the Perfect Human Being gains a unique spiritual experience so that it becomes ample and universal like the heart of the Guardian of the Time and becomes the symbol of compassion and humanity. It is at this stage that thespacious heart achieves the capacity to accept and endure the highest, toughest and biggest responsibilities and can be favored with succor, companionship and assistance of His Holiness. Therefore, according to numerous pieces of the Mahdism Supplication, having a heart that joins with the heart of the Guardian of the Time and gains existential amplitude has been emphasized so that ultimately the awaiting human being reaches to this historical status of earning the favor of receiving the heavy responsibilities of succor and assistance of the Imma of the Time and rather be the f

اللَّهُمَّرُ مَا عَرَّفْتَنا مِنَ الْحَقِّ فَحَمِّلْناهُ، و مَا قَصْرُنا عَنْهُ

دعاى افتتاح







# Systematization (three steps) of Cognition

# الهندسة و نظام السعرفة



دین های آسمانی بر توحید استوار هستند که هدف نهایی دین، رساندن بشریت به عبادت توحیدی و توحید در عبادت است. البته فهم عمیق توحید و دانستن روش عبادت، به فهم یا ذوق بشر نمی باشد. چرا که توحید امری متعالی و غیبی است و عقل بشر را به حقیقت و کنه غیب راهی نیست. در این صورت فهم توحید و کشف راه عبودیت خداوند، باید با کمک آسمان و انسان های آسمانی باشد؛ پس انسان آسمانی دو رسالت بزرگ دارد: مرحله اول گرفتن رسالت دین و برنامه عبادت توحیدی را است و در مرحله بعد وظیفه اش راهبری دینداران و سپس بشریت به سمت مدینه فاضله توحیدی محلی و منطقه ای و در نهایت جهانی است. پس انسان آسمانی رسالتش تنها واسطه در انتقال دین از آسمان به زمین نیست تا پس از کمال دین، خاتمیت به معنی بی نیازی بشر از آسمان باشد ، بلکه خاتمیت به معنی کمال دین است؛ ولی همین دین کامل و خاتَم ، برای فهم اجزا و جهانی شدن ، همچنان نیاز به راهبر آسمانی دارد. بدینگونه که ضرورت امامت، و بلکه پیوستگی امامت تا مهدویت، اثبات می گردد. بنابراین انسان ها همیشه برای هدایت و نجات، نیازمند سه گانه توحید، نبوت و امامت هستند، و تلاش برای رسیدن به بالاترین مرتبه معرفت/عمل در این سه گانه، باید از دغدغه های مهم دینداران باشد. تا خطر سقوط و گمراهی در میانه راه دینداران نجات یابند.

يقوم الدين على التوحيد. والهدف من التدين هو العبادة التوحيدية والتوحيد في العبادة. لكن فهم عمق التوحيد ومعرفة طريقة العبادة ليسا في نطاق معرفة البشر و ذوقه. لأن التوحيد من الغيب و لا مجال لاختراق العقل البشري فيه. لذلك ، يجب أن يكون فهم التوحيد وطريقة عبادة الله بمساعدة السماء و الرسل السماويين. فللرسل مهمتان عظيمتان: في المرحلة الأولى تأخذون برنامج العبادة التوحيدية ، و بعد ذلك تقودون تدفق الفهم الديني و سلوك العبادى من المومنين حتى مرحلة انتشار الدين في العالم البشري. لذلك ، فإن رسالة الإنسان السماوي ليست الوسيط الوحيد في نقل هندسة الدين ونظام العبادة ، حتى تكون الخاتمية بمعنى كفاية الوساطة السماوية، بل بمعنى كفاية الدين وكماله ، ولكن تنفيذ الدين و تعميمه و توسيع العبودية و العبادة التوحيدية على نحو ستجلب الناس إلى العدالة و يوطوبيا العالمية ، تستمران الحاجة إلى القيادة السماوية في صورة الحجة و الإمام. وإلا فإن الخاتمية، بغض النظر عن القيادة السماوية ، ستقود المؤمنين إلى هاوية التضرقة و الانحراف. و كلهما ضلال ، بل لانه مبنى على الجهل المقدس ، يكون أشد من ضلال الكفار. لذلك ، فقد تم التحذير منه في كثير من الروايات و الادعية. و لذلك ، دائره المعرفة الدينية تدور حول ثالوث التوحيد والنبوة والإمامة لتكمل هندستها الشاملة و توصلنا الى النجاة.

"Tawheed" - monotheism – is the basis of faithfulness. The objective of faithfulness is both monotheistic worship and monotheism in worship. however, understanding the depth of monotheism "tawheed" and knowing the method of worship is not tied to mankind's understanding or taste because "Tawheed" monotheism is a transcendental and occult affair and man's intellect does not have any access to the depth and essence of the invisible world. In this case, understanding of monotheism "Tawheed" and discovering the path of sincere servitude of God must be with the help of Divinity and Divine human beings and from this aspect, the divine human being has two great missions. He has the program of monotheistic worship in the first stage of taking on the mission and thereafter, his duty is leadership and guidance of the process of religious cognition and worship to the stage of its promotion throughout the world of humanity and realization of the ideal monotheistic state all across the world. Thus the mission of the divine human being is not simply to be an agent of transfer of the geometry of religion and system of worship so that after perfection of religion finality of prophetic mission should also imply mankid's absolute self-sufficiency of Divinity. Rather, finality of prophetic mission implies sufficiency and perfection of religion. However, this same perfect and final religion still needs divine guide for its understanding, implementation and globalization in order to lead human beings to justice and the ideal universal state. After the seal of the prophetic mission, the divine human being is called "Imam". The Imam is the proof for mankind so that pious human beings with the idea of independence in religiosity and religious living are not captivated by holy ignorance and do not fall into the abyss of misguidance – a misguidance which because it arises from holy ignorance shall be worse than deviation of the irreligious. Thus frequent warnings have been given in relation to it so that it became known after finality o

دعایی که توسط عثمان بن سعید اولین نائب امام زمان تخدر دوران غیبت صغری به ما رسیده است تا دوران غیبت با انس گرفتن با این دعا، از آسیب های این دوران در امان باشیم:

اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَکَ فَإِثَّکَ إِنْ لَمْ تُعْرِقْنِي نَفْسَکَ لَمْ أَغْرِفْکَ وَ لَمْ أَغْرِفْکَ وَ لَمْ أَغْرِفْ رَصُولَکَ؛ اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي رَصُولَکَ فَإِنَّکَ إِنْ لَمْ تُعْرِقْنِي رَصُولَکَ فَإِنَّکَ إِنْ لَمْ تُعْرَقْنِي رَصُولَکَ لَمْ أَعْرِفْ حُجَّتَکَ فَإِنَّکَ إِنْ اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي حُجَّتَکَ فَإِنَّکَ إِنْ لَلْهُمَّ عَرِقْنِي حُجَّتَکَ فَلِنَّکَ إِنْ لَمْ تُعَرِقْنِي حُجَّتَکَ فَلِنَّکَ إِنْ لَمْ تُعَرِقْنِي حُجَّتَکَ فَلِنَّکَ إِنْ عَرْفِي مِيتَةً جَاهِلِيَّةً وَ عَنْ دِينِي..... اللَّهُمَّ لَا تُمْتِيْنِي مِيتَةً جَاهِلِيَّةً وَ لَا تُوثِي مَنْتَ وَمِئَتَةً جَاهِلِيَّةً وَ لَا تُوثِيْنِي مِنْتَةً جَاهِلِيَّةً وَ لَا تُوثِيْنِي ......

«دعای عصر غیبت»





فدورت دینی فدورت دینی نداوم انسان کامل

ضرورت عقلی تحاوم انسان کامل انسان کمال جو وگستره وسیع نیازها و مسائل

محسم ا روح

ابعاد

زن/ مرد

وَلَمْ يَعْرِفُ إِهَامُ زَهَانُهُ ...

# Necessity of Mahdism (Messiahship) from the Anthropological Perspective

### ضرورةالسهدوية منظار معرفة الإنسان (أنثردبولوجية)



انسان شگفت ترین موجود عالمر هستی است. وجود او منحصر به جسمر ظاهر نمی باشد. همانگونه که زندگی ا<mark>و ، منحصر به دنیا نیست. جهان پیرامونی او همر تنها عالمر فیزیک و ماده نبوده</mark> است و گرنه امروزه همه دانش ها و تکنولوژی های ناظر به نور ، اشعه و امواج اختراع نمی شد. البته دانش نور ، اشعه و طول امواج همگی تابعی از عالمر ماده است ولی خود نشانی برای عالمر غیب محض می باشد که نشانی بر پیچیدگی وجود انسانی که نیمی از وجودش غیبی و نامرئی می باشد است.

پس آدمی موجودی وسیع ، پیچیده ، مستمر و با استعدادهای بیکران و تودرتو است. در فرایند تولد و رشد تدریجی، بیشتر این استعدادها و توانمندی ها در مرحله قوه و استعداد است و نیازمند نقشه راه برای شکوفایی می باشد ، که به علت همان پیچیدگی ها، نقشه راه انسان هم ، باید انسانی باشد. البته انسانی که فعلیت یافته در همه آن مسائل ، نیازها و ظرفیت ها، که بیشترین آگاهی ، توانمندی ، ارتباط و امکان تصرف ظاهری و باطنی را داشته باشد؛ این چنین انسان کامل یا انسان معصوم و یا امام می نامند. تا زمانی که انسان های کمال طلب نیازمند خودشناسی و راه شناسی، وجود دارند، انسان های راهنما هم باید وجود داشته باشند آن هم به صورت پیوسته موجود و مستمر باشند (یعنی وجود تاریخی آنها کفایت نمی کند). ضمن این که برنامه چشم انداز این انسان های معصوم ، باید رساندن تک تک افراد به انسانی کمال جو ، کمال طلب و همچنین جامعه انسان های کمال طلب ، به سوی مدینه فاضله نهایی باشد؛ و این ضرورت انسان شناختی، یعنی همان مهدویت با تفسیر و قرائت شیعی است.

الإنسان هو أروع كائن في الكون و لا يقتصر وجوده في هذا الجسد الخارجي . كما أن حياته لا يقتصر بهذا العالم فكذلك العالم المحيط به ليس عالم الفيزياء و المادة فحسب وإلا لما تم اختراع كل المعارف والتقنيات المتعلقة بالضوء والأشعة والأمواج اليوم . بطبيعة الحال ، فإن معرفة الضوء والأشعة والمنتمر مع مواهب غير محصورة و لكنها علامة على المرئي . وعلامة على تعقيد الوجود البشري ، الذي نصفها غير مرئي . فالإنسان كائن وسيع و معقد و مستمر مع مواهب غير محصورة و متداخلة . وفي عملية الولادة و النمو التدريجي، تكون غالبية هذه القابليات و القدرات في مرحلة القوة و المواهب تحتاج خارطة طريق للإزدهار . من أجل نفس التعقيدات ، يجب أن يكون خارطة السير الإنسانيا . طبعاً الإنسان الكامل أو المعصوم أو الإحتياجات و القدرات، و لديه أكبر قدر من الوعي و القدرة و التواصل و إمكانية التصوف خارجيا و داخلياً . و يطلق على مثل هذا الشخص الإنسان الكامل أو المعصوم أو الإمام . و طالما هناك أناسا باحثون عن الكمال و محتاجون الى معرفة الذات و المسلك يجب أن يكون هناك الإنسان المرشد المثالي و ذلك على نحو الاستمرار و الاتصال (أي لا يكفي حضوره التأريخي). بالإضافة الى ذلك يجب أن يكون مخطط هؤلاء المعصومين هو إيصال آحاد الناس الكماليين و كذلك مجتمع الناس الطالبين للكمال . نحو المدينة الفاضلة النهائية . وهذه الضرورة لمعرفة الإنسان هي نفس المهدوية بتفسير و قراءة شيعية.

The human being is the most amazing creature of the world of existence. His existence is not confined to physical body just as his living is also not confined to this world. The universe around him too is not just world of physics and matter as otherwise nowadays so much knowledge and technologies concerning light, radiation, wavelengths would not have been invented. Of course the science of light, radiation and wavelengths are all subject to the world of matter but is itself a sign for the absolute invisible world. moreover it is a sign of the complexity of human existence half of which is hidden and invisible. Thus, the human being is an extensive, expansive, complex and perpetual existence with endless and involute potentials. In the process of birth and steady growth most of these talents and capabilities are at the faculty and potential stage and require a roadmap in order to flourish. Because of those very complexities, the human being's roadmap must be human as well – of course, a human being actualized in all those matters, needs and capacities who has the most knowledge, capability, communication and possibility of exoteric and esoteric personal initiative. Ssuch a person is called the perfect man or the infallible "masoum" human being. Until the time that perfection seeking human beings need self knowledge and guidance of the path, human guides must also exist and that too a continual and perpetu existence (meaning their existence in history does not suffice). Meanwhile, the program of these infallible human beings must be to reach each and every perfection-seeking and perfection-demanding individuals and likewise, society of perfection-demanding human beings towards the ultimate ideal state. This anthropological necessity is the same Mahdism (Messiahship) with Shiite interpretation and rendering.

... بِنَفْسِي أَنْتَ أُمْنِيَّةُ شَائِق يَتَمَنَّى مِنْ مُوْمِن وَمُوْمِنَةٍ ذَكَرا فَحَنَّا، مِنْ مُوْمِي أَنْتَ مِنْ عَقِيد عِزِّ لَايُسامى بِنَفْسِي أَنْتَ مِنْ أَثِيلِ مَجْدِ لَايُجارَى ، بِنَفْسِي أَنْتَ مِنْ تلادِ نِعَمِ لَايُضاهى، بِنَفْسِي أَنْتَ مِنْ تلادِ نِعَمِ شَرَف لَيُساوى، إلى مَتَى أَحارُ فِيكَ شَرَف لَايُساوَى، إلى مَتَى أَحارُ فِيكَ يَا مَوْلايَ وَ إلى مَتَى ؟ وَأَيَّ خِطابِ يَا مَوْلايَ وَ إلى مَتَى ؟ وَأَيَّ خِطابِ أَنْ أُجُابَ دُونَكَ وَأُناغَى ، عَزِيزٌ عَلَيَّ أَنْ أَجْابَ دُونَكَ وَأَنْاغَى ، عَزِيزٌ عَلَيَّ أَنْ أَجْابَ دُونَكَ وَأَنْاغَى ، عَزِيزٌ عَلَيَّ أَنْ أَبْكِيكَ وَيَحْذُلُكَ الْوَرَى، عَزِيزٌ عَلَيْ عَلَيْكَ دُونَهُمْ مَا عَلَيْكَ دُونَهُمْ مَا عَلَيْكَ دُونَهُمْ مَا عَلَيْكَ دُونَهُمْ مَا عَلَيْكَ دُونَهُمْ مَا

اللَّهُمَّ وَنَحْنُ عَبِيدُكَ التَّائِقُونَ إِلَى وَلِيَّكَ النَّائِقُونَ إِلَى وَلِيِّكَ التَّائِقُونَ إِلَى وَلِيِّكَ النَّائِقُونَ إِلَى لَنَا عَصْمَةً وَمَلَاذاً، وَأَقَمَّتُهُ لَنَا قواماً وَمَعاذاً، وَجَعَلْتُهُ لِلْمُؤْمِنِينَ مِنَّا إِماماً، فَبَلِّعْهُ مِنَّا تَحِيَّةٌ وَسَلاماً وَرَدْنا بِذِلِكَ يَا رَبِّ إِكْراماً ....

(دعاء الندبة)



علم ودین=واثبات مهدویت

پاسخ علمی جَحَدوا بها وَاستَيقنتها أَنفُسَهُم... التجيئا جهانی سازی حمل و نقل فوق مدرن مدیریتهاوکنترلهای پنهان جهان بشری ارتش چناد میلیونی جهانی افكار واقبال جهانى پیروزی با امداد فرشتگان مانند پیامبرسیست ولادت مخفیانه و رشد سریع ابراهیمرسی معجزات موسى سلفیت منطقی است. ولايت تكويني سليمان ﷺ غیبت موسی است و یونس است خلافت بر زمین آدمرستشر پاسخ دینی

> كَيْقِينَا فِي قِينَّا فِي ذَلِكَ صَلُواتُكَ عَلَيْهِ وَإِلَهُ صَلُواتُكَ عَلَيْهِ وَإِلَهُ

# Science and Religion and Affirmation of Mahdism (Messiahship):

# العلم والدين و إثبات البهدوية



نجات باوری یکی از آموزه های مشترک ادیان ابراهیمی می باشد . این آموزه در اسلام در قالب مهدویت تجلی یافته است. چرا که طبق احادیث مشترک شیعه و سنی، روایات متواتری از پیامبر اسلام در طول رسالت 10 ساله مدینه درباره مهدویت وجود دارد که آخرین مورد آن در غدیر خمر بوده . ولی تحولات پس از رحلت پیامبر(ص)، منجر به حاشیه رفتن بسیاری از روایات از جمله روایات مهدویت شده . ظلم و فشار خلافت های اموی و عباسی هم در نهایت منجر به رویداد غیبت امام دوازدهم گردید؛ و همه این موارد، فرصتی پیش روی علمای غیر شیعه قرار داد تا اصل مهدویت را با شعار سلفیت به حاشیه و انزوا ببرند و هم مهدویت شیعی را با نگاه عرف ، حداقلی و غیر دینی مورد هجمه تاریخی قرار دهند و در آن شبهات متعدد وارد سازند. این در حالی است که چگونگی و کیفیت مهدویت شیعی، نه تنها امکان عقلی دارد، بلکه دارای شواهد و نظائر قرآنی است ؛همانگونه که در کتابی مانند کمال الدین شیخ صدوق بدان پرداخته شده است. همچنین که پیشرفت های علمی در جهان معاصر ، کمک فراوان به باورداشتن مهدویت در موضوعات مختلف آن (مانند شخصیت امام ، غیبت او ، کیفیت دوران ظهور و...) دارد. بدین جهت تکرار آن شبهات دیگر نشانی جز تعصب ندارد.

عقيدة الخلاص هي إحدى التعاليم المشتركة للأديان الإبراهيمية. وقد تجلى هذه العقيدة في الإسلام في إطار المهدوية، لأنه وفقًا للأحاديث المشتركة بين الشيعة و السنة، هنا كروايات متواترة عن نبي الإسلام صل الله عليه و آله خلال رسالته التي استمرت اسنوات في المدينة المنورة حول المهدوية، و صدر تآخرها في غدير خم. لكن التطورات التي حدثت بعد وفاة الرسول صل الله عليه و آله أدت إلى تهميش العديد من الروايات، بما فيها من روايات المهدوية. أدى الاضطهاد و الضغطمن الحكام الأمويين و العباسيين أخيرًا إلى غياب الإمام الثاني عشر. و كل هذا أعطى فرصة للعلماء غير الشيعة لتهميش و عزل مبدأ المهدوية بشعار السلفية. و استهداف المهدوية الشيعية لهجوم تاريخي من رؤية تقليدية و غيادية و بحد ادنى. و وضعت عليه شكوكاً كثيرة هذا على الرغم حقيقة كيفية و نوعية المهدوية الشيعية ليست ممكنة عقليا فحسب، بل لها أيضًا شواهد و قياسات قرآنية، كما نوقش في كتاب مثل كمال الدين الشيخ صدوق. هذا على الرغم أن التطورات العلمية في العالم المعاصر تساعد بشكل كبير على الإيمان بالمهدوية في مواضعها المختلفة (مثل شخصية الإمام و غيابه، أو كيفية فترة الظهور، أو ...). لذلك، فإن تكرار هذه الشكوك ليس إلا تحيزًا.

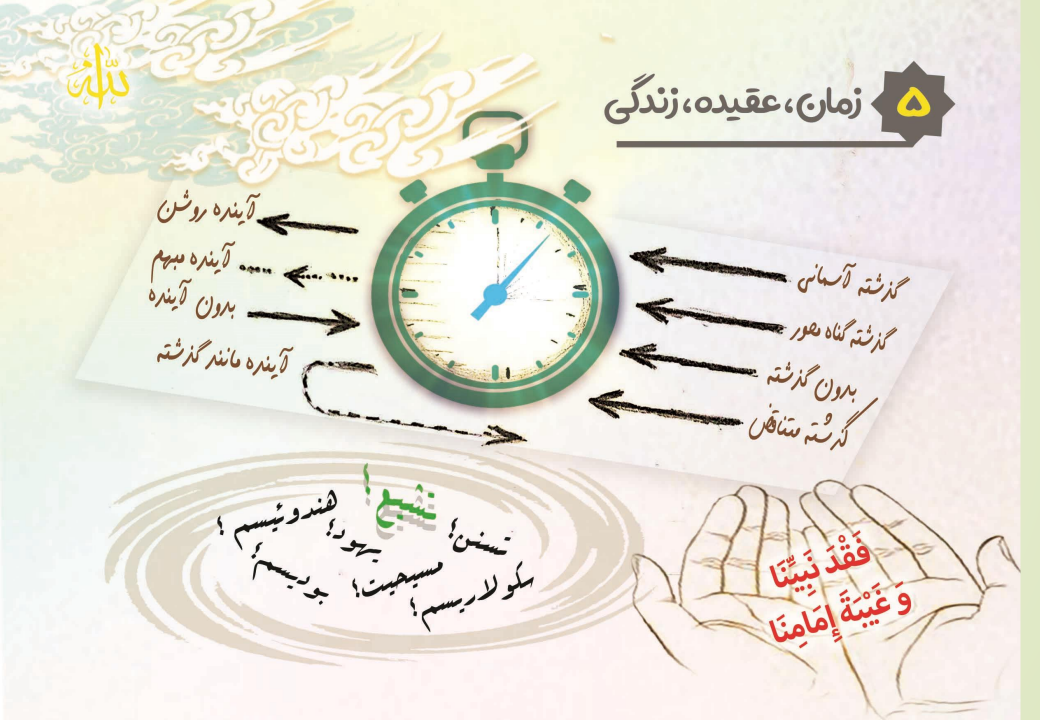
"Belief in salvation" is one of the universal doctrines of Abrahamic religions. In Islam this doctrine has been manifested in "Mahdism" (Messiahship). "Mahdism" derived from common and frequent both Shiah and Sunni "Ahadith" narrated traditions from the Messenger of Islam in the course of his prophetic mission, the last instance of which was in Ghadeer Khom. However changes following the demis of the Holy Messenger of Islam led to marginalization of many of his narrated traditions including the Mahdism Narrative. The suppression and oppression by the Ummayyad and Abbasid caliphs also finally led to occultation of the Twelfth Imam. All of these offered an opportunity for non-Shiah scholars to marginalize and isolate the essence of Mahdism (religious futurism) with the slogan of principality of Salafism. According to it Shiite Mahdism (Messiahship) was presented as being irrational and rather, irreligious and numerous doubts were cast on it!! This viewpoint is flawed and wrong from three aspects because the principle of Mahdism (futurism, justice, spiritual and human universalization) is based on innate human nature. The approach and characteristic of Shiite Mahdism too not only has rational possibility rather, scientific progress in the modern world has also answered many of the misgivings attributed to it. Moreover, it has made credible various subjects of Mahdism (Messiahship) such as "Divine character of the Imam, His Occultation, the characteristic feature of his management or the modality of the period of Appearance or etc...). Moreover, in tales of the prophets in the Holy Quran and another part of Quranic techings there are numerous and abundant evidences and opinions for Shiite Mahdism teachings in order to make intra-religious beliefs based on the Holy Quran feasible for all Islamic sects. Shaiykh Sadouq's book "Kamaluddin" at the beginning of the Greater Occultation has been written on the recommendation of Imam-e-Zaman (May Allah expedite his blessed Rappearance) also on the basis of this approach, th

اللُّهُمَّ وَلَاتَسْلُبْنَا الْيَقِينَ لطُول الْأُمَد في غَيْبَته وَ انْقطاع خَبَره عَنَّا، وَلَا تُنْسنا ذِكْرَهُ وَانْتِظارَهُ، وَالْإِيمانَ بِهِ، وَقُوَّةَ الْيَقِينِ فِي ظُهُورِهِ، وَالدُّعاءَ لَهُ وَالصَّلاةَ عَلَيْهِ، حَتَّىٰ لَايُقَنِّطَنا طُولُ غَيْبَتِهِ منْقيامه، وَيَكُونَ يَقِينُنا فِي ذَٰلِك كيقيننا في قيام رَسُولك صَلواتك عَلَيْهِ وَآلِهِ، وَمَا جاءً بِهِ مِنْ وَحْيِكَ وَتَنْزِيلِكَ، فَقَوّ ِقُلُوبَنا عَلَى الْإِيمان

به، ...

«دعای عصر غیبت»





## Time, Belief, Living

## الوقت والرأى والحياة



زمان از ارکان زندگی آدمی می باشد که ناظر به لحظه جاری، شامل سه زمان «گذشته، حال، آینده» است. مواجهه با زمان یکی از راه های کشف حق و باطل در بین ادیان و مذاهب می باشد. صراط مستقیم: مکتبی است که «گذشته را آسمانی و متعالی»، «آینده را روشن» و زمان حال را مسئولیتی ویژه در بین گذشته عبرت آموز و آینده چشم انداز ببیند؛ بدین جهت نگاه منفی و انکاری به گذشته یا گذشته گرایی افراطی (سلفیت) ناصواب است. همچنین شعار دادن از لحظه گرایی و انکار آینده تا آدمی از تکلیف رهایی یابد و یا آینده گرایی توهمی مبتنی بر یافته های علمی بدون تعهد انسانی و ساحت های ماورائی است پس جامعیت مکتب تشیع در مسئله زمان، نشان از حقانیت و اصالت آن دارد. دیدگاهی که گذشته را مقدس و آینده را روشن می نگرد تا زمان حال همیشه در بلندای امید و انتظار، همراه با بیشترین سعی و تلاش باشد؛ و مهدویت شیعی، همین نگاه جامع به سه گانه زمان، با تاکید بر آینده است.

الوقت هو أحد أركان حياة الإنسان ، والذي يشير إلى اللحظة الحالية ، بما في ذلك ثلاثة أزمنة: الماضي ، والحاضر ، والمستقبل. ثم ان دراسة كيفية المواجهة مع الوقت هي إحدى طرق اكتشاف الحق و الباطل بين الأديان و المناهب. و بسبب هذه الثلاثية الزمنية فان الصراط المستقيم: هي مدرسة ترى الماضي سماويًا و عالياً و المستقبل مشرقًا والحاضر كمسؤولية خاصة بين الماضي المفيد والمستقبل الواعد. لذالك، لا يصح النظر الى الماضي بشكل سلبى و انكاره أو الانبهار المتطرف اليه (السلفية).

موادا المهتاف حول اللحظية و إنكار المستقبل حتى يتحرر الشخص من واجباته الدينية و الانسانية. أو المستقبلية الخادعة مبنية على الاكتشافات العلمية دون التزام بشري و مجالاته المتعالية.

فشمولية مدرسة الشيعيّة في مسألة الوقت علامة حقانيتها و اصالتها للجمع بين الماضي المقدس والمستقبل المشرق، بحيث يكون الحاضر دائمًا في ذروة الأمل والتوقع ، إلى جانب بذل أعظم الجهود في كل لحظة = فهذه هي المهدوية الشيعية.

Time is of the pillars of life of a human being that takes into account the current moment comprising of the three "past, present and future" periods. One of the ways of discovering the truth and falsehood among religions and schools of thought is by encountering time. The Straigth Path is a doctrine that views the past as spiritual and exalted; the future as bright and the present as a special responsibility between the instructive past and vision of the future. For this reason a negative and rejectionist view of the past or radical restropectivism (Salafism) is incorrect. Same holds true for chanting slogans of momentism and denial of the future in order to release human being from religious obligations; or fanciful futurism based on scientific findings without consideration of human commitment and his spiritual realms. Thus the comprehensiveness of the Shiah school of thought on the issue of time, reveals its rightfulness and fundamental reality, a viewpoint that sees the past as sacred and the future as bright so that the present time is always at the height of hope and expectancy accompanied with utmost effort and endeavor. Thu, Shiite Mahdism (Messiahship) is this same comprehensive view at the three times with emphasis on the future,

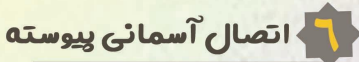
للَّهُمَّ إِنَّا نَشْكُو إِلَيْكَ لَمْ فَقْدَ نَبِيِّنَا وَ غَيْبَةَ إِمَامِنَا(وَلِيِّنَا)

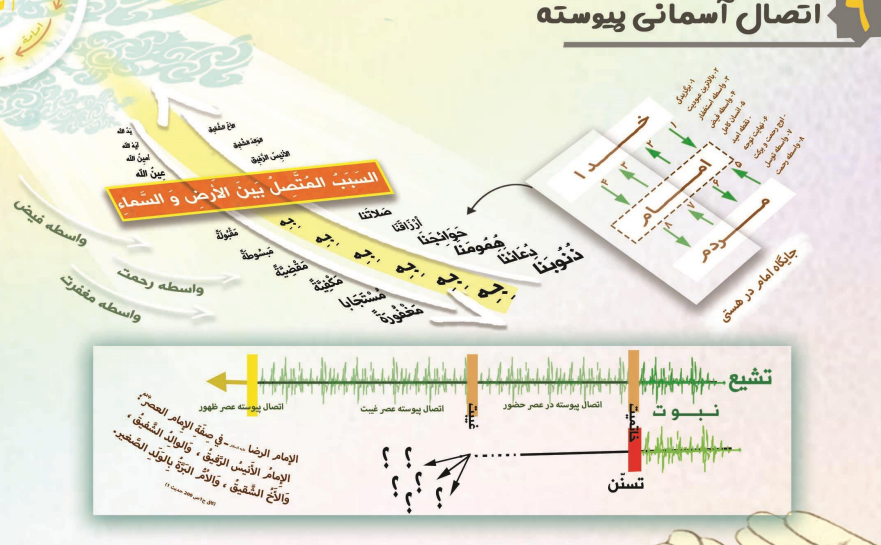
مهل وَ شِدَّةَ الزَّمَانِ عَلَيْنَا وَ وُقُوعَ الْفِتَنِ بِنَا وَ تَظَاهُرَ الْأَعْدَاءِ عَلَيْنَا وَ كَثْرَةَ عَدُوِّنَا وَ قِلَّةَ عَدَدنَا

اللَّهُمَّ فَافْرُجْ ذَلِكَ ﴿ ثَالِكَ ﴿ ثَالِهَ عَنَّا بِفَتْحٍ مِنْكَ تُعَجِّلُهُ وَ نَصْرٍ مِنْكَ تُعِزَّهُ و إِمَامِ عَدْلٍ تُظْهِرُهُ...

دعاى افتتاح







بَينَ الأَرْضُ وَالسَّماءِ

# Symbol and Manifestation of Continual Divine Union

## الإتصال السّباوىّ البُستبر



... وَ اجْعَلْ صَلاتَنَا بِهِ مَقْبُولَهُ وَ ذُنُوبَنَا بِهِ مَغْفُورَهُ وَ دُعَاءَنَا بِهِ مُسْتَجَابًا وَ اجْعَلْ أَرْزَاقَنَا بِهِ مَبْسُوطَهُ وَ هُمُومَنَا بِهِ مَكْفِيَّةُ وَ حَوَائِجَنَا بِهِ مَقْضِیَّةً...(دعاء الندیه)

...اللَّهُمَّ ما عَرَّفْتَنا مِن الْحَقِّ فَحَمِّلْناهُ، وَما قَصُرْنا عَنْهُ فَبَلَّغْناهُ، اللَّهُمَّ الْمُمْ بِهِ شَعَثَنا، وَاشْعَبْ بِهِ صَدْعَنا، وَارْتُقْ بِهِ فَتْقَنا، وَكَثَّرْ بِهِ قَلْتَنا، وَأَغْنِ بِهِ عَائِلْنا، وَأَغْنِ بِهِ عَائِلْنا، وَأَغْنِ بِهِ عَائِلْنا، وَأَقْضَ بِهِ وَسُدَّ بِهِ فَقْرَنا، عَنْ مَغْرَمِنا، وَاجْبُرْ بِهِ فَقْرَنا، وَلِيَّرْ بِهِ فَقْرَنا، وَلِيَّنَ بِهِ عَائِلْنا، وَأَقْضَ بِهِ وَسُدِّ بِهِ فَقْرَنا، وَلِيَّنَ بِهِ عَائِلْنا، وَأَقْضَ بِهِ وَسُدًا، وَقُكْ بِهِ وَلِيَّنَا، وَأَنْجَحْ بِهِ طَلَبْتَنا، وَأَنْجَزْ وَلَيْ أَلْنَا، وَلَنْجَزْ بِهِ مَنَ الدُّنْيا وَالآخِرَة آمالنا، وَبَلِّغْنا بِهِ مَنَ الدُّنْيا وَالآخِرَة آمالنا، وَبَلِّغْنا وَأَلآخِرة وَاعْظنا بِهِ مُؤْلَنا، وَبَلِّغْنا وَأَلآخِرة آمالنا، وَأَعْظنا بِهِ فَوْقَ رَغْبَتِنا.

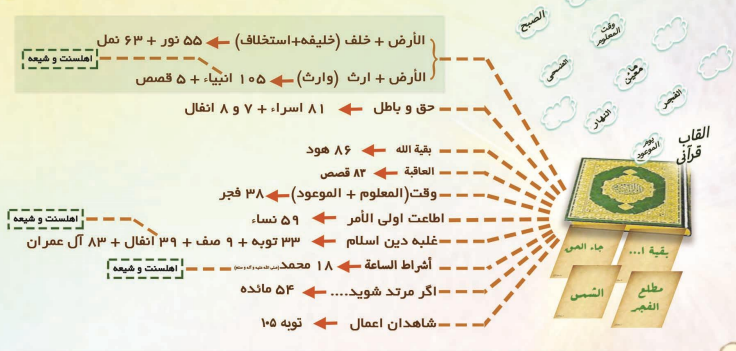
(دعاء الافتتاح)

وجود و هستی دارای مراتب و عوالمر هست. بالاترین مرتبه، عالمر غیب و پایین ترین مرتبه، عالم ماده و زمین می باشد، که بین این عوالمر ارتباط پیوسته وجود دارد؛ زیرا عوالمر بالا بر عوالمر پایین تر احاطه داشته و عوالمر پایین وابسته به عوالمر بالا است. البته این ارتباط و پیوستگی دارای نظامر و قانون می باشد؛ چرا که آفریدگار این عوالمر و نظامات آن، حکیم است. طبق آموزه مشترک ادیان ابراهیمی، انسان کامل به علت این که برترین آفریده الهی است دارای برترین ظرفیت ارتباط دو سویه می باشد. او از یکسو واسطه فیض از عالم بالا به پایین است و از سوی دیگر بر بستر عبودیت و معنویت متعالی، واسطه توسل است. بدین جهت با خاتمیت که به معنی انتهای مأموریت در دریافت وحی بوده، رسالت و مسئولیت انسان های کامل تمام نمی شود، چرا که عوالمر هستی در دائره نظامر ارتباطات و همچنین عالمر انسانی در دائره دوگانه راهبری/توسل، نیازمند این اتصال پیوسته و مستمر است. این جایگاه پس از عصر نبوت و امامت، با امامر زمان عجل الله تعالی فرجه الشریف است که در پس پرده غیب این اتصال را برقرار ساخته ، تا دست آدمی از آسمان کوتاه نباشد. بدین جهت بخشی از ادعیه مهدوی، درخواست ها برای واسطه فیض ویژه و یا عرض حاجت ، توسل و استغفار از معبر توسل به حضرتش است ؛ چرا که آن حضرت در زمانه کنونی تنها مظهر صفات الهی هستند؛ از سوی دیگر در مقامر دلسوزترین انسان برای هر فرد می باشد که حتی از پدر ، مادر ،برادر و دوست، به او نزدیکتر و مهربان تر است .( الإمامُ الاَنيشُ الرَّفیقُ ، وَالاَنِّ النَّفیقُ ، وَالاَذُ الشَّفیقُ ، وَالاَذُ الشَّفیقُ ، وَالاَذُ الشَّفیقُ ، وَالاَدُ الصَّفیز)

للوجود عوالم و مراحل. فأعلى مراتبه عالم الغيب. وأدناه عالم المادة. ثم هناك علاقة مستمرة بين هذه العوالم. لأن العالم العلوي يحيط بالعالم السفلي. و العالم الدنيا يعتمد على العوالم العليا. و لهذه الروابط و الارتباطات نظام و قانون. لأن خالق هذه العوالم وانظمتها حكيم. وفقًا للتعاليم المشتركة للأديان الإبراهيمية ، فإن الإنسان الكامل و المثالى، هو أفضل مخلوقات الله ليكون خليفة الله على ارضه. فلديه أفضل قدرة على اتصال ثنائية الاتجاه. من ناحية ، هو واسطة الفيض و البركات من العالم الأعلى إلى العالم السفلي. و على أساس العبادة والروحانية المتعالية، فهي واسطة للتوسل و الحاجة و الاستغفار من العالم الانساني. لذلك فإن مهمة الإنسان الكامل و مسؤوليته لا تنتهي بالخاتمية)، لان (الخاتمية) تنحصر على نهاية تلقي الوحي، لكن تبقى بقية الحاجات و الاتصالات لأن عالم الكون في دائرة حاجاته المستمرة، تحتاج الى عالم الفوق، و هكذا العالم البشري في مجال (الفيض/ التوسل) المزدوج، بحاجة إلى هذا الاتصال المستمر. فهذه هي منزلة كل امام بعد انتهاء النبوة. و اثناء غيبة الامام الثاني عشر سيستمر هذا الارتباط من وراء حجاب الغيبة، حتى تدوم اتصال أيدى الناس الى السماء في زماننا هذا و جميع ازمنة الغيبة و ... لذلك فان جزءا من ادعية المهدوية هو الطلب البركة و الفيض و عرض الحاجة و الاستغفار متوسلاً بمقام امام الغائب. لأن الأمام هو المظهر الوحيد للصفات الألهية في العصر الحالى و من ناحية اخرى، فهو ارحم الناس و اقرب الناس اليهم حتى من والديهم و اخوانهم و اصدقائهم.

Existence and being have stages and worlds. The highest stage if the Invisible world and the lowest stage is the world of matter and the earth. There is constant communication between these worlds because the higher world has encompassing knowledge of the lower world and the below world is dependent on the higher world. of course this communication and connection has law and order because the Creator of these worlds and its orders is the All-Wise. According to the shared teachings of Abrahamic religions, because the perfect man is the paramount Divine creature, he has the paramount potential for two-way communication. On the one hand he is the intermediary of divine emanation from the higher world to the lower and on the other hand he is the intermediary of invocation on the bedrock of sincere servitude to God. For this reason, with the finality of the prophetic mission which implies end of the mission of receiving divine revelation, the mission and responsibility of the perfect man does not end. This is because both the worlds of existence in the sphere of system of communication as well as the human world in the two spheres of guidance/ invocation are in need of this continual and constant connection. After the era of prophetic mission and religious leadership (Imamat) this position lies with the Imam of the Time (May Allah hasten his Reappearance) who has established this connection from behind the curtain of the invisible world so that man is not deprived of access to the heavens. For this reason, a part of the Mahdism supplication are pleas for intermediary of special emanation or statement of need and invocation and asking God's forgivenesss by way of imploration to his Holiness. This is because in the present time, His Holiness is the only manifestation of Divine Attributes and on the other hand is in the position of the most sympathetic human being for every individual who is closer and kinder than even a father, brother and friend .....

# مهدويت در قرآن



گستره آغاز جز ۱ آیات مهدوی آبه ۳ بقره هر قرآن کتاب حال و آینده

### Mahdism (Messiahship) in the Holy Quran

# الههدوية فى القرآن



### مهدویت در زبان قرآن:

قرآن مهمترین متن مقدس اسلامی با هدف انسان سازی و تربیت انسان موّحد است. بنابراین دارای آموزه های مورد نیاز برای هدایت و تعالی بشریت می باشد ؛ البته قرآن به اقتضای کتاب تربیتی و جهانی بودن و برخی الزامات دیگر، زبان خاص خود را دارد.؛ در اثبات توحید به جای استدلال های کلامی و یا فلسفی، به روش استدلال فطری روی آورده است، و در بیان احکام و اخلاق زبان و روش منحصر به فرد را دارا می باشد؛ در موضوع سیاست و اداره جامعه دارای مجموعه ای از آیات متنوع با ادبیات خاص است؛ مسئله آینده و سرانجام زمینی بشریت، و الگوی رهبری آن زمانه که با نام «مهدویت، موعود و مدینه فاضله پایانی» شناخته می شود، قالب های زبانی خود را در قرآن دارد. آیات آینده و مهدویت، گستره ای به وسعت قرآن دارد. از سومین آیه سوره بقره در دومین صفحه قرآن تا «سوره قدر» در جزء 30 صفحات آخر قرآن اموزه های مهدویت وجود دارد. از جهت زبان شناختی، قرآن به جای تمرکز بر اسامی و کلیدواژه ها، الگوی «مفهوم محور» دارد ، یعنی مفاهیم مهدویت با نگاهی عام معرفی گردیده است ؛ با این نگاه دارد. از جهت زبان شناختی، قرآن به جای تمرکز بر اسامی و کلیدواژه ها، الگوی «مفهوم محور» دارد ، یعنی مفاهیم مهدویت با نگاهی عام معرفی گردیده است ؛ با این نگاه دامنه ای بسیاری از آیات قرآن به گستره وسیعی از موضوع ها و مباحث مهدویت دلالت و اشاره دارد. این دلالت گاه مستقیم و یا با کمک روایات تفسیری و تأویلی مورد اتفاق شیعه/سنی است و گاه دارای امتیازهایی از مکتب تفسیری اهلیت (علیهم السلام) می باشد . دلالت مهدوی این آیات هم از جهت مفهومی، گاه به اصلام اشاره دارد. (مانند روشی که کتاب کمال الدین شیخ صدوق دارد) ، گاهی به رسالت ها و ماموریت های آن حضرت می پردازد. و گاهی استدلالی است بر ضرورت امامت ، سیاست پیوسته و هر لحظه. ( که شامل زمان حال هم می شود.) بنابراین آیات امامت / مهدویت و آینده شناسی زمینی قرآن گستره ای متنوع و وسع دارد.

### المهدوية بلغة القرآن:

القرآن هو اهم نص مقدس في الإسلام، يستهدف انسنت و تربية إنسان موحد. لذلك، يحتوي على التعاليم اللازمة لتوجيه البشرية والارتقاء بها. طبعا للقرآن لغته الخاصة من حيث كونه كتابا للتربية و العالمية و بعض المتطلبات الأخرى. كما اتجه في إثبات التوحيد، الى طريقة الإحتجاج الغريزي، بدلًا من الحجج اللاهوتية أو الفلسفية، و له لفته وطريقته الخاصة في تبين الأحكام والأخلاق. لديه مجموعة من الأيات المختلفة مع الأدبيات الخاصة في موضوع السياسة وادارة المجتمع إن إشكالية السقية على الأرض، و نموذج القيادة و الزعامة في ذلك الوقت، و الذي يعرف بالمهدوية، و الموعد، و المدينة الثالية الثهائية، لها أشكال لفتها في القرآن. من ناحية الخرى، لأيات المستقبلية و آيات المهدوية ساحة واسعة من القرآن إلى سورة القدر في الجزء الثلاثين والأخير من القرآن ومن وجهة نظر البيانية، بدلاً من التركيز على الأسماء والكلمات الرئيسية المهدوية المحودية المعرفة من التركيز على الأسماء والكلمات الرئيسية و إنها تركز على البنية اللغوية المحودية المفهوماً. من خلال هذا الرأي، فإن نطاقاً واسعاً من الأيات القرآنية تدل أو تشير إلى مجموعة واسعة من موضوعات المهدوية. هذه الدلالة تكون أحيانًا بمعونة روايات التفسير و التأويل ، و تكون أحيانًا مروسة واقاق عند الشيعة / السنة و أحيانًا بمعونة روايات التمالية عليهم السلام التفسيرية. تشير الفاهيم المهدوية الإساسة المهدوية واصالتها، و أحيانًا إلى معرفة شخصية الأمام المهدي المنهجية الصيحة المدوق في كل لحظة المتضمنة للوقت الحاضر. فعلى هذا التقرير، ويت التمامة و المهدوية إلى المجموعة الشيعة المدوق في كل لحظة المتضمنة الموقة المراسية على المناسفة المواصنة و المهدوية والرؤية الاستقبلية الأرضية للقرآن على مجموعة متنوعة ...

### Mahdism (Messiahship) in the language of the Holy Quran:

The Holy Quran is the most important Islamic scripture whose objective is human development and training monotheist human beings. Therefore, it has the needed doctrines for guidance and sublimity of man-kind. Of course, as necessitated by it being book of human development, its universality and some of its other requisites, the Holy Quran has its own unique language. Thus, in affirmation of 'tawheed' – monotheism – instead of theological or philosophical reasonings, the Holy Quran has resorted to the method of natural reasoning and has its own language and method of stating the injunctions and ethics. Its also has its own unique literature and set of assorted verses on the subject of politics and society's administration. The question of the future and culmination of earthy existence of mankind as well as the guidance and leadership of that (end) time which is identified with the heading "Mahdism, the Promised One and the Final Ideal State" have their own lingual style in the Holy Quran. Blessed verses concerning the future and Mahdism (Messiahship) on the one hand are spread throughout the Holy Quran including from the third verse of the Surah "al-Baqarah" (the Cow) on page one of the Holy Quran and upto the Surah "Qadr" (The Night of Grandeur) in Chapter 30 at the end of the Holy Quran. In terms of linguistics, instead of focusing on names and keywords, the Holy Quran has a conceptualized pattern meaning the concepts of Mahdism have been presented from a general perspective. With this perspective, a wide array of the Holy Quran's verses signify or refer to an expansive range of topics and analyses of Mahdism. This signification is at times direct and at times with the help of exegetic and interpretational narratives. These exegesis and interpretations are also at times of agreement among Shiah and Sunni schools and at times of the plus points of the exegetic Ahl-al Bayt doctrine. From the conceptual aspect too, the Mahdism explanation of these blessed verses deals at times with the principle of Mahdism and it

اللهُّمَّ وَأَحْي بِوَلِيِّكَ الْقُرْآنَ، وَأَرِنا نُورَهُ سَرْمَداً لاَلْيْلَ فِيهِ، وَأَحْي بِهِ الْقُلُوبَ الْمَيِّتَةَ ؛ وَاشْف بِهِ الصُّدُورَ الْوَغِرَةَ ، وَاجْمَعْ بِهِ الْأَهْواءَ الْمُخْتَلِفَةَ عَلَى الْحَقِّ، وَأَقِمْ بِهِ الْحُدُودَ الْمُعَطَّلَةَ وَالْأَحْكامَ الْمُهْمَلَةَ، حَتَّىٰ لاَيْمِقَىٰ حَقُّ إِلَّا ظَهَرَ،

دعای زمان غست)

+ وَالْمُنَزَّلُ عَلَيْهِمْ مَا يَتَنَزَّلُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ، وَأَصْحابُ الْحَشْرِ وَالنَّشْرِ، تَراجِمَةُ وَحْيهِ، وَوُلاةُ أُمْرِهِ وَنَهْيهِ؛...

عاى شب نيمه شعبان:



تحلیل محتوای ادعیه و زیارات مهدوی در کتاب: مفاتیح الجنان

امام شناسی انتظار شناسی آسیب شناسی شمن شناسی

### برنامه روزآمد سازی با دعا

| دعا در زمان غیبت        | زيارت جامعة            | دعا برای امامر زمان<br>پیکالشتان<br>ریکالشیان  | دعای عهد | زیارت در هر صبح | دعای ندبة  | زيارت سرداب<br>غيبت | زیارت آل یس       | زيارت عاشوراء | دعای سلامتی در<br>در شب های قدر | دعای افتتاح     | زيارت نيمه شعبان | استغاثة به حضرت      | دعاى توفيق الطاعه   | دعاء فرج | زيارت روز جمعه | صلوات روز<br>جمعه | فهرست ادعيه و زيارات          |
|-------------------------|------------------------|------------------------------------------------|----------|-----------------|------------|---------------------|-------------------|---------------|---------------------------------|-----------------|------------------|----------------------|---------------------|----------|----------------|-------------------|-------------------------------|
|                         | بـــــــاب زيـــــارات |                                                |          |                 |            |                     |                   | ــنه          | ــاب ســـ                       | بــــــ         |                  | وع بـــاب أدعـــــيه |                     |          |                | موضوع             |                               |
| عصر جمعه<br>و زمان شبهه | دوڑ تخصصی              | در همه احوال<br>به ویژه در سامرا و<br>عصر جمعه | . صبي    | هر صبح          | -<br>coasp | زيارت<br>مرداب مقلس | گفتگوی<br>عاشقانه | عاشوراء       | شب۲۲<br>رمضان                   | شب های<br>رمضان | نيمه<br>شعبان    | استغاثه              | در هر<br>زمان و حال | استغاثه  | çosp           | रंक्क             | دستور<br>العمل                |
|                         | *                      | *                                              | *        | *               | *          | *                   | *                 |               | *                               | *               | *                | *                    |                     | *        | *              | *                 | شخصیت<br>إمام در<br>زمان غیبت |
|                         | *                      | *                                              | *        | *               |            | *                   |                   |               |                                 |                 |                  |                      |                     |          |                |                   | شخصیت<br>إمام در<br>زمان ظهور |
| *                       | *                      | *                                              | *        | *               | *          | *                   | *                 | *             | *                               | *               | *                | *                    | *                   | *        | *              | *                 | انتظار<br>فردی                |
|                         |                        | *                                              |          |                 | *          | *                   |                   |               |                                 | *               |                  |                      | *                   |          |                |                   | انتظار<br>اجتماعی             |
| *                       |                        | *                                              |          |                 | *          | *                   |                   | *             |                                 |                 |                  |                      |                     |          |                |                   | آسیب<br>شناسی                 |
| *                       |                        | *                                              |          |                 | *          |                     |                   | *             |                                 | *               |                  |                      |                     |          |                |                   | دشمن<br>شناسی                 |

# Content Analyses of the Mahdism Supplication and Ziyarahs in the Mafatih al Jinan

# تعلیل معتوی الأدعیة و الزیارات السهدویة ن<sub>ی کتاب مفاتیح البنان</sub>



دعا سخنانی در مقام استغاثه و نیاز برای رسیدن به حاجت است. بدین جهت طبیعتا زبان و شیوه گفتاری دعا غالبا احساسی و عاطفی می باشد . ولی در فرهنگ شیعی برای ارتقا بخشی به این ویژگی فطری بشر ، منظومه ای از ادعیه توسط انسان های آسمانی تولید گردیده تا دعا ضمن حفظ جایگاه زبان نیاز ، هماهنگ با نظامواره معرفتی بوده ، و در مسیر تعالی بخشی جامع به گستره وسیع نیازها و مسائل انسانی بپردازد. بدین جهت بیشترین و متنوع ترین دعاها در فرهنگ بشری ، در مکتب شیعه است. دعاهایی که جامع در عاطفه ، عقلانیت و همچنین در خواست حاجت همراه با عمیق ترین معارف توحیدی ، با توجه به هندسه حالات متعدد انسانی از خوشی ها و اتفاق های مبارک تا اوج نیازها و اضطرارها می باشد.

مهدویت به عنوان تجلی روزآمد امامت، بخشی از ادعیه و زیارات شیعی را تشکیل می دهد تا عنوان «ادعیه و زیارات مهدوی» بگیرد

«مفاتیح الجنان» مهمترین کتاب دعا در جغرافیای تشیع و دارای اعتبار و جامعیت در ادعیه شیعی است. بدین جهت منبعی معتبر برای ادعیه مهدوی می باشد. البته أنس با ادعیه مهدوی، تنها برای عرض توسل ، حاجت ، نیاز و استغاثه خواهی از امام مهدی علیه السلام نیست، بلکه به جهت صدور مستند این ادعیه، یکی از بهترین منابع برای بازخوانی و بازسازی معرفت و ایمان مهدوی هستند. شاهد این مدعا، تنوع ادعیه و زیارات مهدوی با دستورالعمل و کارکرد های فراوان در حجم و اندازه های متفاوت است و برخی از آنها نظر به وجود امام غائب، برای استغاثه در حال اضطرار، و برخی برای نجوای عامی، به محضر این ادعیه و برای نجوای عاشی، به محضر این ادعیه و زیارات، ظرفیتی عالمانه برای آسیب زدایی و بروز رسانی معارف مهدویت دارد. به شرطی که با هندسه ، ساختار و روش های علمی، به محضر این ادعیه و زیارات مشرف شویم.

(دعا: خواندن خدا به صورت مستقیم است. و زیارت: دعای با واسطه توسل به معصوم است.)

السعاء: كلام عصف التدرع والوصول إلى الحاجة. لذلك، فمن الطبيعي أن يكون اللسان وأسلوب الكلام عاطفيًا. لكن من أجل تعزيز هذه الخاصية الطبيعية للإنسان على الطبيعية، تم إحداث موسوعة أدعية من قبل شخصيات سماوية بحيث يكون الدعاء ومن خلال الحفاظ على لغة الاستغاثة، منسجما مع نظام المعرفة وعلى مسار التحسين الشامل الجموعة واسعة من الاحتياجات والتطلبات البشرية. لذلك، نرى المدرسة الشيعية هي الشاملة لأكثر الأدعية و أكثرها تنوعًا في الثقافة الإنسانية . أدعية مليئة بالحب والعقلانية ، مليئة بطلبات الحاجات في أعمق التعاليم التوحيدية ، ووفقًا لهندسة الحالات البشرية المختلفة حتى في الأفراح و الأحداث المباركة إلى ذروة الحاجة والإلحاح.

المهدوية: باعتبارها مظهرًا حديثًا من مظاهر الإمامة، تشكل جزءًا من أدعية الشيعة و زياراتهم ، كي يُطلق عليها عنوان الدعاء المهدوي و زيارته.

كتاب مفاتيح الجنان :الذي هو الأكثر انتشاراً في جغرافية النهب الشيعي ، له مصداقية و شمولية في الدعاء ، لذا يمكن أن يكون مصدراً موثوقاً للأدعية المينوية. الاستئناس مع هذه الأدعية ليس فقط لغرض التوسل و الاستغاثة و الاستغاثة و الاستغاثة من الإمام المهدي عج، لكن على اساس إصدار هذه الأدعية ، فهي من أفضل المصادر الاستعادة قراءة و تحديث العرفة و الإيمان المهدوي . والدليل على هذا الادعاء هو تنوع الدعاء المهدوي و زياراته ، و التي لها تعليمات و وظائف مختلفة. بل يختلف حجمها و كميتها ، و بعضها ناظرة الى حضور الإمام الغائب ، للاستغاثة به عند الاضطرار ، و بعضها مناجاة غرامي. فعلى هذا التقرير ، تكون هذه الأدعية و الزيارات بالهندسة و الأساليب العلمية. (الدعاء: الدعاء إلى الله مباشرة + الزيارة: الدعاء من خلال التوسل بالعصوم)

Supplication is words of imploration and is need for fulfillment of wish. For this reason the language and style of expressing supplication is naturally and mainly emotional and moving. However, in Shiah culture, in order to promote this innate human characteristic, a system of supplications has been created by divine human beings so that while preserving the position of language of need, it is in harmony with the cognitive system and towards the society's sublimity responds to the wide spectrum of human needs and problems. Thus, the largest number and variety of supplications in human culture are to be found in the Shiah school of thought. These supplications are comprehensive of feelings and rationality and comprehensive of request of need and are accompanied with the most profound monotheistic doctrines. They take into account the numerous human spiritual states from happinesses and blessed incidents to the highest degree of needs and anxieties. As the practical manifestation of the doctrine of Imamat, Mahdism (Messiahship) forms a part of the shiite supplications and 'Ziyarah' pilgrimages so that it assumes the title of "Mahdism Supplications and Ziyarah". "Mafatih al Jinan" too is the most important book of supplication in Shiah geography that enjoys reputation and universality in Shiite supplication. Thus, it can be a reliable source for Mahdism supplications. However, intimate familiarity with Mahdism Supplications is not only for imploration for assistance, need and beseeching Imam Mahdi; rather, because of documented issuance of these supplications they are one of the best sources for restating and restoring knowledge and faith of Mahdism (Messiahship). Testimony to this claim is the diversity of Mahdism supplications and Ziyarah that have diversity of instruction and application; rather, their sizes and volume are different. Moreover, with regard to existence of the Absent Imam some of them are for imploration of assistance and some for intimate conversation. Thus these supplications and Ziyarah have

عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ يَعْقُوبَ قَالَ: سَأَلْتُ مُحَمَّدَ بْنَ عُثْمَانَ الْعَمْرِئَ رَحِمَهُ اللَّهُ (الللهِ اللهِ) أَنْ يُوصِلَ لِي كِتَّاباً قَدْ سَأَلْتُ فِيهِ عَنْ مَسَائِلَ أَشْكَلَتْ عَنْ مَسَائِلَ أَشْكَلَتْ يِخَطِّ مَوْلَانَا صَاحِبِ بِخَطٍّ مَوْلَانَا صَاحِبِ

« ... وَ أَكْثِرُوا الدُّعَاءَ بِتَعْجِيلِ الثُّعَاءَ بِتَعْجِيلِ الْفَرَجِ فَإِنَّ الْفَرَجِ فَإِنَّ ذَلِكَ فَرَجُكُمْ »

كمال الدين شيخ صدوف الغيبة شيخ طوسي





# Continual Line of Divine Guidance

## الفط الهستبر للقيادة السهاوية



السلام عليك يابقية الخلائف .... السلام علىك يابن محمد المصطفى السلام عليك يابن على المرتضى ... السلام عليك يابن السادة المقربين و القادة المتقين، السلامر عليك يابن الاصفياء المهذبين السلام عليك يابن هداة المهديين.... السلام عليك يابن الشواهد المشهوده و المعجزات الموجودة ، .... السلام عليك يابن الآيات السنات و الدلائل الظاهرات...

فرازی از زیارت حضرت در سرداب مقدس

امام مهدی گردین انسان کامل و انسان کامل آخرین می باشد . او به ضرورت آخرین بودن جهانی ترین رسالت را عهده دار است . این رسالت جهانی نیازمند داشتن امکانات و ظرفیت های ماورائی ویژه است. وراثت، یکی از مهمترین ویژگی های امام مهدی گرمی باشد . وراثت جسمی و شجره ای ، و همچنین وراثت معنوی . او در وراثت جسم و شجره برآمده از شجره طیبة است ؛ و به دو شاخه از پیامبران می رسد ، تا تمامی خوبی های ژنتیکی را به ارث برده باشد . بدلیل همین وراثت جامع ، حضرتش از جهت شخصیتی وارث تمامی خصال نیک پیامبران و امامان است بلکه تمامی آن صفات است و تمام صفات تاریخی برجسته پیامبران و امامان پیشین در او جمع گردیده است ؛ بنابراین از جهت شخصیت فردی ، نه تنها آیینه تمام نمای پیامبران و امامان است بلکه تمامی آن صفات را یکجا دارد . با این ویژگی متعالی ، او وارثت در میراث فرهنگی و معنوی تمامی انبیا و اولیای پیشین را دارد . بدینگونه که تمامی کتاب های آسمانی و ابزار های معجزه مانند عصای حضرت موسی ، نزد آن حضرت می باشد . تا بالاترین ابزارهای ماورائی و یا میراث های معنوی و تشبیه های موسی ، نزد آن حضرت می باشد . تا بالاترین ابزارهای ماورائی و یا میراث های معنوی و تشبیه های این ویژگی ، بخشی از معارف مهدوی در قرآن و روایات و ادعیه شکل می گیرد ؛ و آن امکان بازشناسی مهدویت و شخصیت شناسی امام مهدی گیر را ساس شباهت های معنوی و تشبیه های ظاهری و بلکه وراثت ها و ارثیه ها از پیامبران و امامان پیشین است . بدین جهت است که در هنگامه ظهور ، حضرت مهدی از بیانیه های جهانی برای معرفی خود به عنوان امتداد و تجلی پیامبران و امامان ، بیان می نماید ؛که در زمانه ظهور بخش عمده ای از دینداران غیر شیعه ، به حضرتش ایمان آورند چون او را شبیه پیامبران پیشین می بینند ،هم در شباهت ظاهری و همچنین در شباهت معنوی و یراکه هر چه را که خوبان عالم (به دلیل شرایط تاریخی) پراکنده داشتند ، او یکجا دارا می باشد .

الإمام المهدي وهذه النسان الكامل الأخير. فهو على ضرورة الأخروية يتحمل أعظم الرسالات العالمية. وهذه الرسالة العالمية أيضاً ينظب الإمكانيات و القدرات الغيبية الخاصة. الوراثة المهدي المعالم الم

Imam Mahdi (may Allah hasten his blessed Reappearance) is the last Perfect Man and is the Perfect tast Man. By necessity of being the last he is also in charge of the most global mission and this global mission needs having special metaphysical possibilities and potentials. Succession is one of the most important characteristics of Imam Mahdi – both physical and genealogical succession as well as spiritual succession. In terms of physical and genealogical succession he is the product of pure genealogy reaching to two branches of prophets so that he has inherited all genetical goodness. Due to this same comprehensive inheritance, from the aspect of character traits he has inherited all the good attributes of the prophets and Imams and all prominent historic attributes of earlier prophets and Imams are gathered in him. Thus in terms of Individual character he is not only a full length image of the prophets and Imams; rather he possesses all of those attributes collectively; rather, he is the collective, purified and comprehensive manifestation of those qualities and attributes. With these superior characteristics he achieves the potential for yet another singular feature as well and that is the inheritance of the cultural and spiritual heritage of all earlier prophets and saints such that His Holiness is the inheritor of all the divine books and tools of miracle such as the staff of His Holiness Moses (AS). Thus the highest metaphysical tools or spiritual heritages are all together at his Holiness's disposal. Therefore, he is the inheritor. Moreover, his inheritance too like his universal personality is a universal inheritance and he is the inheritor for the world's guidance. A part of the Mahdism doctrines in the Holy Quran, the narratives and supplications are established on the basis of this characteristic. This enables rediscovery of Mahdism (Messianship) and characterization of Imam Mahdi on the basis of resemblences and similarities and rather heredity and ancestry from earlier prophets and Imams. It is thu





## Family character

## شخصيةعائلية



«شجرهٔ طیبت» اصطلاحی قرآنی است که بر اهلبیت پیامبر اسلام تطبیق داده شده است. این کلیدواژه قرانی دلالت دارد که تبار پیامبر اسلام از حضرت آدم تا آن حضرت با سلامت و پاکی در نسب و حسب همراه بوده است و این پاکی پیوسته هم در ناحیه پدران بوده است و هم در ناحیه مادران «فی الاصلاب الشامخت و الارحام المطهرة»، تا این پاکی پیوسته ظرفیت تحمل و حمل طینت پاک و نورآسمانی نبوت/ امامت را داشته باشد. این شجره چون به پیامبر اسلام رسید و دو گانه نبوت/ امامت را یافت، به بالاترین درجه تعالی و طهارت خود رسید تا توصیف قرآنی «انما یرید الله لیذهب عنکم الرجس اهل البیت و یطهرکم تطهیرا» را بیابد. پس در مرحله از دواج نورین نیرین «علیّ/ فاطمه» علیهماالسلام، این شجره در پیچ تاریخی نبوت/ امامت، به اوج درخشش خود می رسد تا بسترساز خط امامت اینده یازده گانه موعود در غدیر خم شود. امامتی که نقطه نهایی آن، امام مهدی عجل الله تعالی فرجه الشریف است که عصاره وجودی تمامی خط نبوت و فضائل و کمالات خط امامت است.

"الشجرة الطيبة" مصطلح قرآني يطلق على أهل البيت (عائلة النبي محمد). يدل هذا المفتاح القرآني على أن نسب رسول الله صلى الله عليه وآله من آدم و الى النبى الاكرم صلى الله عليه وآله كان طاهر النسب و الحسب، و هذه الطهارة كانت تنتقل من الاصلاب الشامخة و الى الأرحام الطاهرة و تحمل في طياتها النور الالهى وعندما وصلت هذه الشجرة إلى نبيّ الإسلام و حققت ثنائية النبوة والإمامة، بلغت أعلى درجات السمو والنقاء، حتى اجتمع فيها الوصف القرآني: "إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً". ففي مرحلة زواج عليّ من فاطمة (عليهما السلام) تصل شجرة الطيبة إلى ذروة تألقها في المنعطف التاريخي للنبوة/ الإمامة، حتى يتم وضع حجر الأساس لخط الإمامة الحادي عشر الموعود في غدير خمّ. إمامة محورها النهائي هو الإمام المهدي عجل الله تعالى فرجه الشريف، الذي هو الجوهر الوجودي لخط الإمامة النبوة كلها، وفضائل وكمالات خط الإمامة بتمامها.

is a Quranic expression that has been matched with the Prophet Muhammad's Ahl al—Bayt (Household). (شجرة طيبة) "The term "The Blessed Tree This Quranic metaphor signifies that the lineage of the Prophet Muhammad from Adam to himself was marked by purity and integrity in both lineage and moral standing. This purity extended continuously through both paternal and maternal lines—"in lofty loins and purified wombs"—ensuring a sanctified foundation capable of bearing the pure essence and celestial light of prophethood and Imamate. When this "Blessed Tree" culminated in the Prophet Muhammad who embodied the dual legacy of prophethood and Imamate it reached the pinnacle of its spiritual elevation and purity. This is reflected in the Quranic verse: \*"Indeed Allah intends to remove all impurity from you O Ahl al—Bayt and purify you with a thorough Subsequently at the luminous union of the two radiant lights—Ali and Fatima (peace be upon them)—this Bless- .(\*\*": \*" purification "\* (Quran ed Tree reached its zenith at the historical juncture of prophethood and Imamate. This union laid the groundwork for the lineage of the eleven Imams divinely ordained at Ghadeer Khumm and culminating in the awaited Imam al—Mahdi (may Allah hasten his noble reappearance). He embodies the existential essence of the entire prophetic legacy and the virtues and perfections of the line of Imamate

اللَّهُمَّ صَلِّعَلَى محمد و آل محمد و صل على محمد جَدِّهِ رَسُولِكَ السَّيِّد الأكبر وعلى أبيه السَّيِّد الأَصْغِر وَ جَدّتهالصِّديقَه الكبرىفاطمهبنت مُحَمَّد وَ عَلى مَن اصْطَفَيْتَ مِنْ آبَاتُه البَرَرَه وَ عَلَيْه أَفْضَل و اكمل ...

دعاء الندبه





# Titles and attributes of Imam Mahdi

# الألقاب الإمام البهدى



حضرت مهدی انسان کامل آخرین می باشند ، در نتیجه دارای القاب ، اوصاف جامع ، متنوع و فراوانی هستند که در منابع دینی ، زیارات و ادعیه برشمرده شده اند. گردآوری ، دسته بندی نظام یافته این القاب ، دقت در معانی و تفاسیر آنها با مراجعه به کتاب ها و سایت های معتبر ، فرصتی ویژه برای «بازشناسی شخصیت و سیرت و رسالت و مدیریت» آن حضرت را فراهم می سازد.

حضرة المهدى هو آخر إنسان كامل فى عالم الانسانية. ولذلك فهو يختص بصفات شاملة و ألقاب كثيرة، الواردة فى المصادر الدينية و الأدعية و الزيارات الخاصة. إن جمع هذه الصفات والعناوين وتصنيفها بشكل منهجى، ثم تحليل معانيها وتفسيراتها بالرجوع إلى الكتب والمواقع الموثوقة، يتيح فرصة خاصة للتعرف أكثر على شخصية الإمام وسيرته ورسالته وإدارته الحالية و المستقبلية.

### Typology of Mahdavi titles:

Hazrat Mahdi is the last perfect human being. Therefore, it has comprehensive, diverse and many titles and attributes that are listed in religious sources and pilgrimages and supplications. Systematized collection and classification of these titles and accuracy in their meanings and interpretations by referring to reliable books and sites provides a special opportunity to "recognize the character, character, mission and management" of that Imam

السَّلامُ عَلَيْكَ سَلامَ مَنْ عَرَفَكَ بِمِاعَرَّفَكَ بِهِ اللَّهُ وَنَعَتَكَ بِبَعْضِ نُعُوتِكَ النَّي أَنْتَ أَهْلُها وَفَوْقَها،السَّلامُ عَلَيْكَ سَلامَ مَنْ عَرَفَكَ بِما أَهْ وَنَعتَكَ عَرَفَكَ بِما أَهْلُهاوَفَوْقَها، أَهْلُهاوَفَوْقَها،

زیارت سرداب مقدس

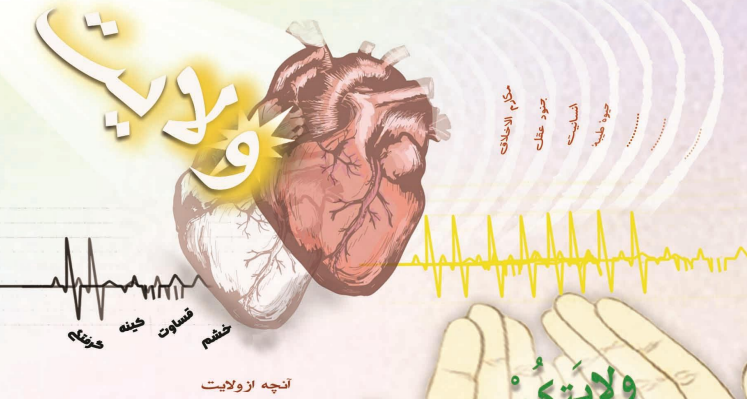






... وَجَعَلَ صَلَاتَنا عَلَيْكُمْ، وَمَا ذَصَّنا عَلَيْكُمْ، وَمَا ذَصَّنا بِهِ مِنْ ولا يَتكُمْ، طيباً لَخَلْقنا، وَطَهَارَةً لَنا، وَتَزْكيَةً لَنا، وَكَفَّالَةً لَنا، فَكُنَّا عَنْدَهُ مُسَلِّمِينَ عَنْدَهُ مُسَلِّمِينَ بَقَضًاكُمْ، وَمَعْرُوفينَ بَتَصْدِيقنا إيَّاكُمْ... بَتَصْدِيقنا إيَّاكُمْ...

آنچه ازولایت شما، ما را به آن مخصوص داشت، مایه پاکی برای خلقت ما و طهارت جان ما قرار داد.



### Blessing of Religious Guardianship

# بركات الولاية



### سر ولايت:

با ورود عشق به دل، تلاش برای همانندی با معشوق در درون آدمی آشکار می شود. به گونه ای که سراسر زندگی را برای همانندی با او تلاش می کند تا در نهایت عاشق را در معشوق فانی نماید. بالاترین و متعالی ترین عشق، عشق به انسان کامل ، بی عیب و نقص است. انسان کاملی که بر بلندای عقلانیت، انسانیت، فضیلت، دانایی و حتی معنویت است تا در اوج زیبایی انسانی باشد. بدین جهت کششی به سوی او در تمام دل ها با هر سن ، دانش ، شغل و جایگاه ایجاد می گردد. از منظر فلسفی وقتی ظرفیت عشق متعالی در انسان ها به صورت پیوسته و باشد، باید انسان کامل (و معشوق) هم در لحظه لحظه زمان وجود داشته باشد. در عرفان و اخلاق، نقطه چشم انداز این علاقه و عشق، شکوفایی انسان ها در هر لحظه از زمان است. بدین جهت در نظام دینداری، پس از خاتمیت، نعمت ولایتمداری ادامه دارد ولایتی که برونداد آن، در نورانیت بخشی پیوسته ، قلب آدمی می باشد ؛ و چون قلبی در جاری زمان و در لحظه لحظه حیات خود روشن گردید، دامنه وسیع برکت ها آدمی را در بر می گیرد. از این رو قلب انسان ولایتمدار ، قلبی نرم ، نورانی، خاشع، رحیم و ... می باشد که در یک کلام قلب انسانی است همانند قلب متعالی انسان کامل ؛ و مهدویت باوری یعنی پذیرش ولایت امام غائبی که با پذیرش ولایت ایشان، در تمامی دوران غیبت، این برکت ها را بر قلب های منتظران عاشق وارد می سازد تا منتظران بر بلندای انسانی انسانی انسانی و است همانند قلب منازد تا منتظران بر بلندای انسانیت و ....

### أسرار الولاية:

إن دخول الحب إلى القلب، يزهر فيه الجهد في المناغمة مع الحبيب في السيماء والهوية. بطريقة تجعل الحياة كلها محاولة في مماثلته، حتى يفنى المحب في الحبيب في النهاية.
الحب الأسمى و الأعلى هو حب الإنسان الكامل. شخص على قمة الإنسانية. عار من كل عيب و نقص. بل على ذروة العقلانية، و الإنسانية، و المحكمة، بل حتى الروحانية، و العبادة، و العبادة، و العبادة، و العبادة، عن يعدن في يكون في ذروة الجمال الإنساني. لهذا السبب، ينشأ الانجناب نحوه في جميع القلوب مع كل عمر و معرفة و وظيفة و موقف. من وجهة النظر الفلسفي، عندما تكون طاقة الحب المتسامى متواصلة و مستمرة في البشر، يجب أن يتواجد الإنسان المثالي (المحبوب) أيضًا في كل لحظة من الزمن. من وجهة النظر المعرفي و الأخلاقي و التربوي، فإن منظار هذا التعلق و الحب هو إنهار البشر في كل لحظة من الزمن.

فلهذاالسبب،تكون نعمة محورية الولاية في النظام الديني بعدفترة الخاتمية بولاية الإنسان الكامل للعصوم طوال تسلسل الزمان. قبول الولاية التي نتاجها الإنارة المستمرة لقلب الإنسان، وعندما يستنير قلب على مر الزمن وفي لحظات حياته، فيغطي الإنسان نطاقا واسعامن البركات و النعم و الغفران و السموالسماوي. و لذلك يصبح قلب الإنسان الخاضع للولاية قلبا رقيقا مستنيرا متواضعا رحيما، و بكلمة واحدة، يكون قلب إنسان مثل القلب السامي للإنسان الكامل. والإيمان بالمهدوية يعني قبول ولاية الإمام الغائب عليه السلام الذي بقبوله بولايته طوال فترة الغيبة تصب هذه البركات على قلوب العشاق المنتظرين، فيكون المنتظرون على قمة الإنسانية.

### The secret of 'Vilayah' religious guardianship:

Entry of love to the heart and soul, the endeavor for harmony and resemblance with the beloved is set into motion within a person such that it urges him to make effort at resemblance throughout life so that ultimately, it annihilates the lover in the beloved. The highest and most supreme love is love for the Perfect Human Being – a human being who is at the peak of humanity. He has no flaw nor defect; rather, in order to be at the peak of human beauty he is at the height of rationality, humanity, virtue and knowledge and even spirituality, worship and sincere servitude of God. For this reason an attraction is created towards him in all hearts of any age, knowledge, occupation and position. From the philosophical perspective, when the potential of transcendental love in human beings is in continual and uninterrupted form, the perfect human being (and the beloved) too must exist at every moment. From the mystical, moral and educational perspective, the focal point of the vision of this love and attraction is the development of human beings at every moment. It is for this reason that in the system of religiosity, following culmination of the prophecy the blessing of religious guardianship'Vilayat' is the vicegerency of the Perfect Infallible Man in the uninterrupted time period – an acknowledgement of Vilayat' religious guardianship whose outcome is the uninterrupted enlightenment of the heart of man. Moreover, because the heart is enlightened in the course of time and at every moment of its existence, thus a human being is encompassed by vast expanse of blessings, bounties, forgiveness and spiritual exaltation. It is for this reason that the guardianship-oriented heart of human being is a soft, radiant, humble and merciful heart and ... and in one word it is the heart of a human being that is like the exalted heart of the Perfect Man.

... وَجَعَل صَلاتَنا عَلَيْكُمْ ، وَمَا خَصَّنا عَلَيْكُمْ ، وَمَا خَصَّنا بِهِ مِنْ وِلايَتِكُمْ ، طِيباً لِخَلْقَنا، وَطَهارَةً لِنَا، لِأَنْفُسِنا، وَتَزْكِيَةً لَنا، وَكَفَّارَةً لِذُنُوبِنا، فَكُنَّا عِنْدَهُ مُسَلِّمِينَ عِنْدَهُ مُسَلِّمِينَ بِفَضْلِكُمْ ، بِفَضْلِكُمْ ، وَمَعْرُوفِينَ بِتَصْدِيقِنا إِيَّاكُمْ ...

فرازی از زیارت جامعه کبیره





### The Universal Heart

(to the extent of the most universal heart)

# القلب الأوس نطاقا عاليا)



عظمت انسان به جسم ، خانه و ثروت نیست بلکه به بزرگی قلب و هویت انسانی او ست. با زیادی متعلقات بیرونی انسان و قدرت جسمانی، حافظه ، دانش و انسانیت انسان ، رشد و ارتقا نمی یابد. برای وسعت بخشی انسانیت، باید به قلب خود توجه کرد. برای این مهم ، باید آن را با بزرگترین قلبی که وسعت وجودی اش به وسعت تمامی انسان ها ست ، پیوند داد. انسان کامل معصوم با کمال جسمی و تعالی غیبی، بالاترین و متعالی ترین قلب را دارد. بدین جهت قلب او عرش الرحمن ، محل ورود فیوضات ربانی و ر رفت و آمد فرشتگان آسمانی می باشد، پس این قلب، قلبی به وسعت همه انسان ها و تپش برای دغدغه تمامی انسان هاست. به همین دلیل حتی شب قدر هم دتنل الملائکة و الروح» بر او و قلب جهانی او صورت می گیرد. از این رو قلبی که با قلب انسان کامل پیوند برقرار نماید، یک سیر و سلوک ویژه می یابد تا مانند قلب ولی زمان، وسیع و جهانی گردیده، و مظهر رحمت و انسانیت شود. در این مرحله است که آن قلب ، ظرفیت پذیرش ، تحمل بالاترین ، سخت ترین و بزرگترین مسئولیت ها را می یابد ؛ که می تواند توفیق همراهی و همیاری حضرت را بیابد. بنابراین طبق فرازهای متعدد از ادعیه مهدوی، داشتن قلبی که به قلب ولی زمان پیوند و سعهٔ وجودی بیابد، مورد تاکید قرار گرفته است تا در نهایت انسان منتظر این جایگاه تاریخی را یافته و توفیق دریافت مسئولیت های سنگین نصرت و استعانت امام زمان علیه السلام را کسب نماید؛ و در مسابقه نصرت، جزو پیشگامان باشد چرا که شرط سرعت و سبقت در یاوری امام غائب استی قلبی بزرگ و ظرفیت انسانی وسیع، همانند ولی زمان است.

عظمةالإنسان ليست بارتفاع قامته، و لاسعة بيته و ثروته، بل بعظمة قلبه. لأن الهوية البشرية قائمة بالقلب. و إلا فلنتنموا لبشرية و لنتسمو بكثرة الارتباطات البشرية الخارجية أو كثرة القوة الحسدية أو قوة الناكرة و المعرفة. لذلك، من أجل توسعة نطاق الإنسانية، يجب على المرء أن ينتبه إلى قلبه. و لهذا المهم، يجب أن إرتباطه بالقلب الأكبر. القلب الذي اتساع وجود هي تسع كلا لبشر. الإنسان الكامل المعصوم و بسبب كمالها لجسديوتفوقه الغيبييت حظيب أسميواً رقي قلب. و لذلك فإن القلب الذي هو عرش الرحمن، أو القلب الذي هو مهبط الفيوض الإلهية، أو القلب الذي هو محور مراودة الملائكة السماوية، هو قلبه. إذن هذا القلب هو قلب يسع كلا لبشر. و هو قلب ينبض معهم و مكل البشر. و هو قلب عند عند المؤلفة المؤلفة

وحيننذ القلب الذي يتصلّب قلب الإنسان النّثالي، وهو إمام الزمان عليه السلام، يجدمسار أو منهجاً خاصًا بحيث يصبحواسعًا و عالميًا مثل قلب ولي الزمان. ويكون كقلب ولي الزمان مظهر للرحمة و الإنسانية. ففي هذه الرحلة يصلح القلب هذا لقبول و تحمل أكبر المسؤوليات و أصعبها و أعظمها. ويفوز بصحبة و مرافقة الإمام و نصرته. لذلك، وفقال لعديد من فقرات الدعاء المهدوي، قدتم التأكيد على قلب متصل بقلب ولي الزمان، حتى يصلا لإنسان المنتظرية النهاية إلى الموقف التاريخي حيث يكون قادرًا على تلقي المسؤوليات الثقيلة من الدعم والمساعدة من إمام الزمان بل ينبغي أن يكون من روادسباق النصرة ، لأنه من شروط الإسراع والسبق الى نصرة الإمام الغائب المام الغائب ، هو امتلاك قلب كبير وقدرة بشرية السبق الي مام الغائب الإمام الغائب الإمام الغائب الإمام العالم المام العالم المواحدة على المراحدة المسابق المرة المراحدة المرة المراحدة المراح

Greatness of human being is not in his stature, largeness of his house and abundance of wealth; rather, it is in the largeness of his heart. This is because human identity is in the heart as otherwise the humanity of man does not increase with his apparent abundance of possessions or in having lots of physical strength or powerful memory and knowledge. Thus for development of humanity the heart should be taken into consideration and for this it should be grafted with the largest heart – a heart whose span of existence is the entire humanity. The Perfect Infallible Man due to his physical perfection and spiritual excellence possesses the supreme and most transcendental heart. For this reason, the heart which is the Throne of the Compassionate or is the heart which is the entry point of spiritual emanations or is the heart which is the center of visitation of heavenly angels is his heart. Thus this heart is a heart which spans the entire humanity and is a heart that beats with the anxiety of all human beings. It is for this reason that even the "Lailat al Qadr" (the Night of Destiny) occurs with the "descent of angels and the Holy Spirit" on him and his universal heart. In this case, a heart that links up with the heart of the Perfect Human Being gains a unique spiritual experience so that it becomes ample and universal like the heart of the Guardian of the Time and becomes the symbol of compassion and humanity. It is at this stage that thespacious heart achieves the capacity to accept and endure the highest, toughest and biggest responsibilities and can be favored with succor, companionship and assistance of His Holiness. Therefore, according to numerous pieces of the Mahdism Supplication, having a heart that joins with the heart of the Guardian of the Time and gains existential amplitude has been emphasized so that ultimately the awaiting human being reaches to this historical status of earning the favor of receiving the heavy responsibilities of succor and assistance of the Imma and rather be the frontrunner i

...اللَّهُمَّر اجْعَلْنيمنْأَنْصاره وَأَعْوانِه، وَالذَّابِّينَ عَنْهُ،والْمُسارِعِينَ إليهفىقضاءحوائجه، وَالْمُمْتَثلِينَ أُوامِرِه، وَالْمُحامِينَعَنْهُ، وَالسَّابِقِينَ إلى إِرادَتِهِ





و الذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفرلناو لا خواننا الذين سبقونا بالايمان و لا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنو ربنا انك رئوف رحيم

س المراد المراد

قلب مختوم

ب مريض

قلب مريب

فلبضعيف

دوری ها و فاصله ها گسست جامعه مومنانه تضعیف جامعه ایمانی اشْف به صُدُورَنا، وَأَذْهِبْ بِهِ صُدُورَنا، وَأَذْهِبْ بِهِ عَيْظُ قُلُوبِنا، وَاهْدِنا بِهِ لِمَا اخْتُلُفَ فِيهِ مِنَ الْحُقِّ لِمَا الْحُقِّ بِإِذْنِكَ، ...

# Pillar of mercy and union of pious hearts

# محورية الشفقة و تساوى القلوب البؤمنة



بشر فطرتا موجودی اجتماعی است؛ ولی چگونگی جامعه سازی به دست خودش است. بیشترین جامعه سازی های بشری، چه تاریخی و چه معاصر، بر محور نیازهای دنیوی یا سود و منفعت بوده است. ولی هدف دین آسمانی، همگرایی انسان ها بر محور «ایمان آگاهانه» می باشد؛ که این ایمان آگاهانه نه با مغز ، حساب و کتاب دنیوی، بلکه با قلب ، دل ، ایمان و باور محقق می شود. البته این باور، باور کورکورانه نیست بلکه در عقلانیت ریشه دارد. بدین جهت در مکتب اهلبیت جنود عقل و جهل معرفی می شوند تا عقل و جهل نه تنها در دائرهٔ دانش ها ، بلکه به حوزه باورها ، ارزش ها و حتی رفتارها هم وارد شده و مشخص سازد که قلب و دل آدمی، محور تحول هویت انسانی از جاهلیت به عقلانیت است. پس برنامه های تربیتی و اخلاق در مذهب شیعه بر محور تحول عقلانی قلب می باشد ؛ که محور و مبنای این تحول عقلانی قلب، در ولایت پذیری و وارد سازی نور ولایت به قلب است. ولایتی که در زمانه کنونی در ولایت امام غائب تجلی دارد. تا با این نورانیت ، قلب آدمی نرم و انسانی بگردد. چرا که امام غائب متعالی ترین ، انسانی ترین ، انسانی ترین ، مقدس ترین و مطهر ترین قلب را دارد، تا هر قلبی که در شعاع جاذبه اش قرار گرفت، آن هم از آلودگی ها ، عرض ورزی ها ، کینه ها و دنیازدگی ها فاصله بگیرد، و در شعاع نورانی آن قلب سلیم و مطهر، آرامش گرفته و با دیگر قلب شعاع جاذبه اش قرار گرفت، آن هم در شرایط سخت آخرالزمانی های انسانی بر محور ایمان و انسانیت، «سِلم» بگردد. بنابراین چون کارکرد ولایت و مهدویت «تآلیف قلوب» ناظر به تحقق بالاترین جامعه ایمانی جهانی، آن هم در شرایط سخت آخرالزمانی بوده است، در دعاهای مهدوی توصیه به توسل شده ایم که ....

البشركائن اجتماعي بذاته. لكن مختار في كيفية بناء المجتمع و محول اليه. وقد قامت معظم المجتمعات البشرية، التاريخية و العاصرة ، على أساس الاحتياجات أو المنافع الدنيوية. لكن هدف الدين السماوي هو اتجاه البشر الموحّد على محور (الإيمان الواعي). و لا يتحقق هذا الإيمان الواعي لا يتحقق بالأدمغة و الحسابات الدنيوية و المصنفات ، بل بالقلب و الإيمان و العقيدة. طبعاً هذا الاعتقاد ليس إيمانا أعمى ، لكنه متجذر في العقلانية. لهذا السبب ، تم تعريف جنود العقل والجهل في مدرسة أهل البيت من أجل عدم حسبان العقل والجهل في عالم المعرفة فقط ، بل أوردوه في مجال المعتقدات و القيم وحتى السلوكيات ، و لإثبات أن قلب الإنسان هو المركز الأساسي لتحول الهوية الإنسانية من الجاهلية الى العقلية. لذا ، فإن البرامج التربوية والأخلاقية لدى الفكر الشيعي تقوم على التحول العقلاني للقلب هو الخضوع لولاية أهل البيت المنافق أو إشعاع نورها على قلب المرء. الولاية التي تتجلى حاليا في ولاية الإمام الغائب ... حتى تقوم على التحول العقلاني للقلب هو الخضوع لولاية أهل البيت المنافق و إنسانية ، و قداسة ، و نقاوة ، بحيث كلما انجذب قلب الى شعاع جذبته يصطفي من التلوث و الجشع و الأنانية و الحقد و حب الدنيا و يبتعد عنها ، و يستريح في ضوء ذلك القلب الطاهر السليم ، و يصبح سليماً مع قلوب البشر الأخرى على محور الإيمان والإنسانية . لذلك ، بما أن وظيفة الولاية والمهدوية ، (تأليف القلوب) ، متجهة نحو تحقيق أعلى مجتمع إيماني عالى ، و ذلك في الطاهر السليم ، و يصبح سليماً مع قلوب البشر الأخرى على محور الإيمان والإنسانية . لذلك ، بما أن وظيفة الولاية والمهدوية ، (تأليف القلوب) ، متجهة نحو تحقيق أعلى مجتمع إيماني عالى ، وذلك في الظروف الصعبة الأخر الزمان، فقد أوصينا بالتوسل الى الأدعية المهدوية .

Humankind is by nature a social creature. However, the manner of building society rests with him. Most of human society building whether of past or contemporary were based on worldly needs or benefit and interest. However, the objective of Divine religion is convergence of human beings revolving around the axis of conscious faith. Moreover this conscious faith is realized not with the brain and worldly method, rather with heart, soul, faith and belief. This belief is of course not blind; rather it is rooted in rationality. Thus in the Ahl al Bayt doctrine, the forces of intellect and ignorance are presented so that intellect and ignorance are not seen solely in the sphere of knowledge and enter the fields of beliefs and values and even behavior as well. Moreover they make it clear that the heart and soul of a man is the center of transformation of human identity from ignorance to rationality. Thus training and ethical programs in Shiah school are based on rational transformation of the heart and fulcrum and basis of this rational transformation of the heart is in acceptance of religious guardianship and admission of the light of vilayah' religious guardianship into ones own heart – a religious guardianship that in the present time is manifested in the religious guardianship of the Absent Imam so that with this radiance a man's heart becomes warm and humane. This is because the Absent Imam has the most sublime, radiant, compassionate, sacred and purest heart so that any heart which comes within the radius of its attraction also moves away from contaminations, greed, resentment, prejudices, hatred and worldly afflictions. It takes rest in the radiant radius of that pure and sound heart and with other human hearts becomes "peaceful." Therefore, since the working of "Vilayah" religious guardianship and Mahdism (Messiahship) is subject to realization of the highest global religious society that too in the tough conditions of the End Times, "Tawassul" imploration for succor has been recommended for us in the Mahdism

اللَّهُمَّ الْمُمْ بِهِ شَـعَثَنا ، وَ اشْعَبْ بِهِ صَدْعَنا ، وَ ارْتُقْ بِهِ فَتْقَنا، وَ كَثِّرْ بِهِ قِلَّتَنا، ...

اشْفِ بِهِ صُدُورَنا، وَأَذْهِبْ بِهِ غَيْظَ قُلُوبِنا، وَاهْدِنا بِهِ لِمَا اخْتُلِفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِكَ، ...

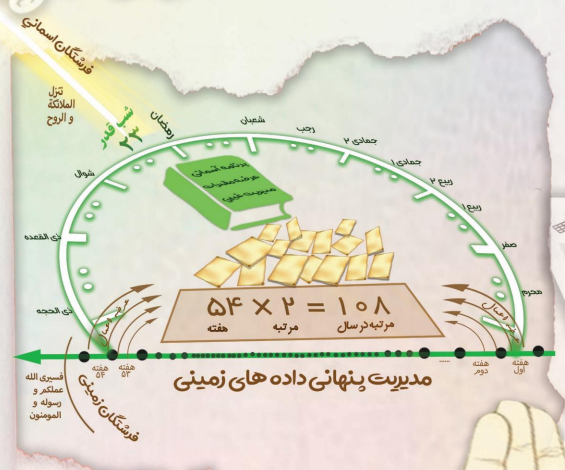
اَللَّهُمَّ اِنَّا نَشْكُو اِلَيْكَ فَقْدَ نَبِيِّنا صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَالِه وَغَيْبَهَ وَلِيِّنا وَكَثْرَهَ عَدُوِّنا وَ**قِلَّهَ عَدِدِنا** وَشِدّهَ الْفِتْنِ بِنا

دعای افتتاح





# مديريت غيبي و پيوسته إمام زمان فرجه والشريف



مدیریت های جهانی آخرالزمانی



# Occulted and Continuous Management of Imam-e-Zaman

## إمام إدارة و قيادة غيبية ومستعرة



### امام مديريت و راهبري غائبانه:

امامت با مدیریت ،ارتباطی پیوسته و در هم تنیده دارد. این مدیریت طبعا تمامی فرایند راهبری و اداره کلان جوامع بشری را شامل می شود. مواردی مانند دانش روزآمد از میدان، آگاهی پیوسته از وضعیت حق و باطل و داشتن طرح و برنامه سالیانه برای راهبری آسمانی، متمرکز بر ابزار ظاهری و انسانی است؛ باطل و داشتن طرح و برنامه سالیانه برای راهبری ایمبری؛ در صورت تحقق راهبری ظاهری امامان معصوم در جوامع بشری ، در دوران تکلیف و امتحان بشر، این راهبری آسمانی، متمرکز بر ابزار ظاهری و انسانی است؛ البته ناظر به اتصال ها و ارتباط های غیبی ایشان دارای دانش های غیبی و و لایت تکوینی با دائره استفاده محدود هستند ؛ چرا که زمان استفاده جامع از آن فرا نرسیده است، ولی آنگاه که به اضطرار شرایط زمانه، غیبت رخ دهد، روش مدیریت و راهبری امام تفاوت پیدا خواهد کرد. در دوران غیبت ، امام غائب برای راهبری ظاهری جوامع حق، نائبان عام را معرفی نموده و خود راهبری غیبی و پنهانی دارد. در این امر برخی کارگزاران انسان ویژه با ظرفیت ، ماموریت محدود و در دامنه عمر انسانی در خدمت حضرت هستند؛ ولی امام در دوران غیبت چون امام تمام هستی می باشند و از عوارض ماموریت به ظاهر فاصله دارند، تمامی مُلک ، ملکوت و فرشتگان آسمان و زمین، مستقیماً در خدمت ایشان هستند. از این رو داده های زمینی/برنامه های آسمانی، توسط فرشتگان، مستقیماً به امام عرضه می گردد. داده های زمینی و میدانی هفته ای دو مرتبه، و برنامه آسمانی هرساله در شب قدر به امام عرضه می شود؛ البته دائره برونداد این مدیریت پنهان در عصر غیبت به مصلحت الهی، محدود است تا در مقابل مقام تکلیف و امتحان انسان ها قرار نگیرد. که تجلی تاثم و تمام این مدیریت غیبی/آسمانی در عصر ظهور آشکار خواهد شد. ولی در دوران غیبت، امام دارای بالاترین جایگاه دانش ، آگاهی ، بالاترین قدرت تصمیم گیری و برنامه ریزی غائبانه قرار دارد تا ...

### إدارة و قيادة امام الغائب:

للإمامة ارتباطًا وثيقًا بالإدارة. بطبيعة الحال، تتضمن هذه الإدارة العملية الكاملة للمعرفة الحديثة من الميدان والوعي المستمر بالمجتمعات الحق و الباطل و وجود خطة سنوية للإدارة. في حالة تحقق الامامة الظاهرية للأنمة العصومين، يركز هذه الأدارة على الوسائل الخارجية و البشرية، على الرغم من بقاء الولاية التكوينيه و دوام القدرات الغيبية. لأن استخدامهما يكون محددًا حتى يمهّد لهما الوقت المناسب. و لكن في فترة الغيبة و انقطاع الاتصال بالوسائل الظاهرية، ستركز إدارة الإمام بالطبع الى عالم الغيب و السرّ. ففي هذه الفترة، قد يكون للإمام الغائب و كلاء سرية محددة و ذوى قدرة محدودة في نطاق الحياة البشرية. لذلك، في زمن الغيبة، للإمام الغائب و كلاء سرية مع رسالة محددة و ذوى قدرة محدودة في نطاق الحياة البشرية. لذلك، في زمن الغيبة، تخدم عالم الشاهد و الباطن و جميع ملائكة السماء والأرض الإمام الغائب "بعيث يكون لديه دائماً ثنائية البيانات الأرضية / الخطط السماوية. يتم تقديم بيانات الأرضية والميدة مرتين في كل أسبوع. و برنامج السماء الذي يتم تقديمه كل عام في ليلة القدر. و بالطبع مدى نطاق مخرجات هذه الإدارة الغيبية الخفية. فترة الغيبة مقيد و محدّد حسب المسلحة الالهية حتى زمن الظهور، لثلا تواجه هذه القدرة المناهة، أمام مهمة البشر و اختباره. لكن على كل حال، فهي تضع الإمام الغائب على أعلى مستوى من المعرفة والوعي و بأعلى مكانة في اتخاذ القرار والتخطيط في كل لحظة.

### Imam of Management and Guidance in Abstentia:

"Imamat" religious leadership has connection and interrelation with management. This management by nature comprises of all leadership and macro inistration of human societies. These include instances such as up-to-date knowledge from the field, constant awareness of the right and wrong situation and having annual plan and program for leadership. In case of materialization of external leadership of the Infallible Imams in human societies and in the period of religious obligation and trial of humankind, this spiritual leadership is centered on external and human tools. However in this case, taking into consideration the Imam's occulted connections and relations, he has knowledge of the unknown and also possesses hereditary guardianship; but the sphere of using them is limited because the time of making use of them by society has not yet arrived. But when due to emergency conditions of the period occultation does occur, the management and leadership style of the Imam will also be different. In the period of occultation, the Absent Imam Has introduced general representatives for external guidance of real societies but guidance itself is occulted. In this occulted guidance here are some special human representatives for him but they too are solely representatives with limited potential and assignment and in the span of human lifetime. Hywever, during the period of his occultation, because the Absent Imam is the Imam of all existence and is apparently distanced from the toll of mission, thus the entire visible and invisible realm as well as all angels of the heaven and earth are directly at his service. In this case, the two data of the earth / heavenly agendas are presented directly to the Imam by the angels – earth and ground data that are presented twice a week and spiritual agendas that are presented yearly on the Night of Qadr. However by Divine Expediency the external scope of this hidden management in the Era of Occultation is limited in order that it is not placed in the position of religious obligation and t

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ ادْفَعْ عَنْ وَلِيِّكَ وَ خَليفَتكَ وَ لسَانكَ وَ الْقَائم بقسْطِک وَ الْمُعَظِّمِ لِحُرْمَتِكَ وَ الْمُعَبِّر عَنْكَ وَ النَّاطِق بِحُكْمِكَ وَعَيْنِكَ النَّاظِرَهِ وَ أَذُنِكَ السَّامِعَهِ وَ شاهدعبادك وَ حُجَّتِكَ عَلَى خَلْقِكَ وَ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِكَ وَ الْمُجْتَهِدِ فيطاعتك وَ اجْعَلْهُ فِي وَدِيعَتِكَ الَّتِي لَا تَضِيعُ وَ أَيِّدُهُ بِجُنْدِكَ الْغَالِب

(دعای روز سیزدهم ماه رمضان برای امام زمان سم)





# Persistent and Indefatigable Seeker

### الجعجاع الهجاهد (جهد مستسر بلاتعب، طوال فترة الغيبة)



#### امام فراتر از زمان و مكان:

امام هر زمان، جامع عصمت زمینی ، اتصال آسمانی و دانش بیگران غیبی می باشد ، بدین جهت در پس پرده غیبت نمی تواند آرام و قرار داشته باشد. به ویژه وقتی که عین اللّه بوده و شاهد بر وضعیت و زندگی انسان ها هستند. بدین جهت از القاب ویژه امام غائب این است که با وجود غائب بودن، نه تنها تلاشگر پیوسته هستند!! بلکه سر آمد تلاشگران می باشند . در برخی از تشرفات و مکاشفات غیبی ، حضرت در حال دستگیری لحظه به لحظه، در جای جای جغرافیای انسانی، در کشورهای مختلف، دیده شده است، فراتر از محدودیت زمان و مکان، (طی الارض و ...) و در نهایت تلاشگری، که بازتاب تلاش غائبانه اش یاری گری مستضعفان و محرومان ناامید از هر جا، به ویژه دینداران در شرایط سخت زمانه آخر می باشد.

#### إمامً، فوق الزمان والمكان:

إن إمام كل زمان جامع "العصمة، والاتصال السماوي، والمعرفة الغيبية". لذلك فإن إمام كل عصر هوامام ظاهر الحيوة وباطنها. و لأن الارض وملكوتها بيده، فهو على اعلى مستوى من الجهد ليكون قادرًا على أن يكون هاديًا و قائداً في عالم الإنسانية. ثم بعد فترة الغيبة و بداية امامة إمام الغائب خلف ستار الغيب، وإن لم يمهد له تكاليف ظاهرية، لكنه عليه القيادة و الهداية و الاغاثة الباطنية. وبالنظر إلى النطاق الواسع لهذه المهمة الخاصة، فإن حضرته لا يمكن أن يحظى بلحظة هادئة. خاصة و أنه "عين الله"، و يشهد على أحوال الناس و حياتهم و ظروفهم و مدى حاجتهم أو حرمانهم و ظلمهم، وفي نفس الوقت هو "يدالله" حتى يكون مهمته هي الاغاثة. لذتك فإن من ألقاب الإمام الغائب من المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة على الموالمة المعالمة و المعالمة و المعالمة و المحالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة و المعالمة و المعالمة و المعالمة و المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة و المعالمة و المعالمة علمام المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة و المعالمة والمعالمة و المعالمة و المعالمة و المعالمة و المعالمة و المعال

The Imam of every period is comprehensive of earthy infallibility, spiritual connection and boundless occult knowledge. Therefore the Imam of every era has both external and internal missions. Moreover, since he is charged with the responsibility of spiritual guidance of the earth and its inhabitants, he is at the highest level of seeking so that he can be both a guide as well as redresser of grievances in the sphere of humanity. Following the beginning of the period of Occultation and starting of the Imamat – religious leadership – of the Imam in absentia behind the curtain of Occultation, he no longer has the external duty but is responsible vis-à-vis the most direct internal missions. Moreover, considering the wide scope of this special mission, his holiness cannot rest and be at ease for a single moment. In particular, he is "Einullah" – Eyes of Allah – and is witness to the situation and living conditions of human beings and is the extension of their needs or deprivations and unjust treatments and at the same time he is "Yadullah" – Hand of God – and his mission is to redress grievances. Thus one of the Absent Imams special monikers in the period of Occultation is that in spite of being absent he is not only the persistent seeker; rather, he is the perfect of seekers. The Quranic rational and basis of this occulted redressing of grievances in the story of Khizr with Moses and some other stories in the Holy Quran and the method of its implementation is based on certain occulted matters (such as "Tai al Arz" -traversing long distances in short time, knowledge of the unseen, mirades etc ...). Moreover it is surprising that its implementation by the Absent Imam according to reports of honor of visitations of Mahdism is anot supposed to triumph over external human resolves in order to be resolver of external human obligations as well as the natural current of life and obligation. However, in its own sphere it is an emergency relief for the underprivileged and vulnerable. For this reason analytical studies of th

أنّ الرضاعليه السلام، كانيأمربالدعاءلصاحب الأُمُرُّ الشَّبِهذا: اللهم ادفع عن وليّك وخليفتك، وحجتكعلى خلقك ولسانك المعبر عنك، الناطق بحكمك، وعينك الناظرة بإذنك، وشاهدك على عبادك، الجحجاح المجاهد....

خدایا دفاع کن، از ولیّت، و خلیفه ات و حجّت بر آفریدگانت، و زبان سخنگوی از جانبت، و گویای به حکمتت، و دیده نگرنده به اجازه ات، و گواه بر بندگانت، آن سرور بزرگوار مجاهد،....

مصباح المجتهد ج١ ص٩٠٤





# Moment of Spring (Honor of Visitation)

## لعظات الربيع (التشرف)



امام غائب و مستضعه بعنی انسان کامل روزآمد که به صورت ناشناس زندگی می کند ، و چون انسان کامل است دارای قدرت های غیبی و ماورائی می باشد . رسالت هدایت پنهانی جوامع انسانی ، به ویژه جوامع شیعی را ایشان به عهدا دارند. بخشی از این رسالت و هدایت پنهانی، ناظر به نیازها ، گرفتاری ها و درماندگی های شیعیان ، محرومان و مستضعفان است. نیاز و درماندگی ای که هیچ راه چاره زمینی ندارد، ضمناً مصلحت فریادرسی هم دارد. در این صورت ، با استغاثه و توسل به محضر امام غائب محرومان و مستضعفان است. نیاز و درماندگی ای که هیچ راه چاره زمینی ندارد، ضمناً مصلحت فریادرسی هم دارد. در این صورت ، با استغاثه و توسل به محضر امام غائب محرومان و مستفده و استغاثه ، ناگهان توفیق دیدار امام عائب محرومان و استغاثه ، ناگهان توفیق دیدار امام عائب تراس می شود . این رویداد از منظر قرآنی مانند دیدار کوتاه مدت و متفاوت موسی و یوشع با خضر است که در این دیدار انسان کامل خفی (امام) ، با کارکردهای آسمانی و تکوینی خود ظاهر می گردد. بدین جهت است که در «صحنه تشرف» (مانند قصه موسی اغلب گزارش لحظه های بهاری را از تشرف دارند. (به می گیرد. با این نگاه وقتی حکایات مستند تشرف مورد مطالعه ، تجزیه و تحلیل قرار گیرد، از جهت توصیف صحنه ، اغلب گزارش لحظه های بهاری را از تشرف دارند. (به عنوان نمونه ن ک مقاتیح الجنان، تشرف حاج علی بغدادی)؛ بازتاب این لحظه بهاری در گستره وسیع زمستان غیبت، نجات ، شفاء حاجت ، راهنمائی و یا ... است.

لحظات الربيع:

الإمام الغائب التفافة الشيعية يعني الإنسان المثالي العصري الذي يعيش مجهول الهوية. وبما أنه الإنسان الكامل، يكون لديه قوى غامضة وخارقة للطبيعة. و لأنه إمام مهمته إرشاد المجتمعات البشرية سرًا، وخاصة المجتمعات الشيعية. جزء من هذه المهمة و التوجيهات السرية هو العناية بحاجات و متاعب و استكانة الشيعة و المحرومين و المضطهدين. الحاجة و الاضطرار اللذان ليس لهما حل أرضي ، في نفس الوقت ، لهما أيضًا مصلحة الإغاثة. في هذه الحالة ، و من خلال التوسل و الاستغاثة بساحة الإمام الغائب محدث حدث رائع يسمى (التشرف). التشرف مشهد و لحظة تتحقق فيها فرصة لقاء الإمام الغائب فجأة ، في ذروة الاضطرار و الإستغاثة ، يشبه هذا الحدث من وجهة النظر القرآني للقاء المختصر و المختلف بين النبيين موشي و الخضر المشهد و لحظة تتحقق فيها فرصة لقاء قصير مع شخص سماوية و التكوينية. لهذا السبب ، في (مشهد التشرف) الذي يشبه هذه القصة ، يحدث لقاء قصير مع شخص سماوي له تلك الهوية السماوية. من وجهة النظر هذه ، عند ما نقوم بدراسة و تحليل قصص تشرف الوثائقية ، من أجل وصف المشهد ، فإنها غالبًا ما تنقل لحظات ربيعية في التشرف. (على سبيل المثال ، انظر مفاتيح الجنان ، تشرف الحاج علي البغدادي). ويكون انعكاس لحظة الربيع هذه في المساع لشتاء الخيلاص ، الشفاء ،قضاء الحاج علي البغدادي). ويكون انعكاس لحظة الربيع هذه في المساع لشتاء الغيبة ؛ الخلاص ، الشفاء ،قضاء الحاج، الإرشاد أو ...

#### **Moments of Spring:**

In Shiah culture, the Absent Imam meaning the up-to-date Perfect Human Being who lives anonymously and since he is the Perfect Human Being, he possesses occulted and transcendence powers. Moreover, since he is the Imam' ligious leader, he has the mission of covert guidance of human and in particular Shiah communities. A part of this covert mission and guidance is concerned with the needs, sufferings and helplessness of Shiites, the underprivileged and the destitute – a neediness and helplessness that has no worldly solution while it also has the utility of redressing evances. It is thus that with imploration and invocation to the Holy Presence of the Absent Imam, wonderful things such as "honor of visitation" can occur. "Honor of Visitation" is the scene and moment when at the height of anxiety and imploration for assistance, the blessing of seeing the Absent Imam is achieved all of a sudden. From the Quranic viewpoint this event is like the brief and dissimilar visit of Moses and Joshua with Khizr. In this visitation the concealed Perfect Human Being who has become visible, becomes visible with his own heavenly and existential functions. It is thus that in the "scene of visitation" too which is similar to this tale, a brief visit occurs with a heavenly human being with his same heavenly identity. With this perspective when documented stories of the honor of visitation are analyzed, from the aspect of description of the scene of visitation, most have reports of spring moments. (for an example refer to Maqatih al Jinan: Honor of Visitation of Hajj Ali Baghdadi). The expression of this spring moment in the vast expanse of the winter of Occultation is salvation, the granting of wish, guidance and / or ...

...السلام علي **رَبيع الأنام** و نظرة الأيام ...

اللهم أرنى الطلعة الرشيدة و الغُرّة الحَميدة و الكَحل ناظرى به نظرة مِنَى اليه....

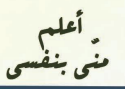
دعای ندبه







# More Knowledgeable than Me of Me





بهترین کسی که مرامی شناسد:

امام در فرهنگ شیعی کسی است که تمامی دانش پیامبران پیشین نزد اوست؛ که دارای علم غیب هم هستند. نزد او همچنین مصحف علوی و مصحف فاطمی (مهمترین منبع دانش؛ ماکان و مایکون) می باشد. این در حالی است که اعمال بندگان به طور پیوسته بر او عرضه می گردد. بنابراین امام کسی است که در هر لحظه، جامعترین دانش را نسبت به سه زمان «گذشته» ،«حال» و «آینده» دارد. از جمله این دانش ها، آگاهی تفصیلی آن حضرت نسبت به هر فرد انسانی و به ویژه شیعیانشان است. امام غائب شخر به عمر طولانی خود و رسالتی که تا زمان ظهور، و در دوران ظهور دارد؛ جامعترین دانش آسمانی و زمینی را در میان انسان ها دارا می باشد . با توجه به رفت و آمد نظر به عمر طولانی خود و رسالتی که تا زمان ظهور، و در دوران ظهور دارد؛ جامعترین دانش آسمانی و زمینی را در میان انسان ها دارا می باشد . با توجه به رفت و آمد نسل ها و توالی پیاپی آن ها در دوران طولانی غیبت، ایشان بیشترین آگاهی را درباره هر فرد، پیشینه و مسیراحتمالی او در آینده را دارند او بهتر از هر فرد، از ویژگی ها استعدادها ،حتی ظرفیت های خانوادگی و زمانی او آگاه است. او کسی است که این دانش ها را علیه هر فرد یا به نفع خودش استفاده نمی کند، بلکه این آگاهی ها را برای تعالی و کمال تک تک افراد در اختیار دارد. بدین جهت در ادعیه شیعی و همچنین در ادعیه و زیارات مهدوی، به این آگاهی ویژه امام توجه شده و از زاویه گستره و دامنه علم امام نسبت به خود، بخشی از نجواها و نیایش های مهدوی شکل گرفته است. متن این نجواها ، گاه در درخواست بهترین ها برای سه گانه در مقام هم در مقام عهد و پیمانی فراگیر و به وسعت همه نسل ها می باشد؛ گاه در مقام معرفی گستره انتظار خاندانی است. و گاه هم در مقام درخواست بهترین توفیق ها و ... در جمع بین دیروز و امروز، برای فردای یک نسل منتظر است. و گاه ...

الإمام في الثقافة الشيعية هوالذي لديه كل علم الأنبياء السابقين. بل بالأحرى لديه العرفة بالغيب. ورث المصحف العلوي و المصحف الفاطمي (أهم مصدر لمعرفة ما كان و ما يكون). و يعرض عليه أيضا أعمال العباد باستمرار. و بهذا البيان، فإن الإمام هو الوحيد الذي يمتلك في الآن، المعرفة الشاملة للماضي و الحاضر و المستقبل. و من جملة هذه المعارف معرفته التفصيلية بكل إنسان، و لا سيما أفراد شيعته. يمتلك الإمام الغائب على أضل معرفة بالسماء والأرض ، بالنظر إلى عمره الطويل و الرسالة التي على عاتقه حتى ظهوره وفي زمن ظهوره أيضاً . و نظراً إلى تعاقب الأجيال المستمر، فإن لديه أكبر قدر من المعرفة عن كل شخص و خلفيته و مسيره المحتمل في المستقبل. إنه يعرف أفضل من أي شخص خصائصه و مواهبه و حتى عائلته و قدراته الزمنية. وهوالذي يمتلك هذه المعارف ضدي أو لمصلحته الخاصة ، و التي هي من أجل اعتلاء نفسي و كمالي. لهذا السبب ، يتمكن الشيعي أن يناجي إمامه و يدعوه في أدعيته وفي الأدعية المهدوية أيضاً من منظار و نطاق معرفة إمامه به ، و أحيانًا يكون هذا النجوى في موضع الطلب الأفضل الثلاث لنفسي ، الحين و الأمس و غدًا ، وأحيانًا يكون هذا واتفاق شامل على مدى جميع الأجيال و هويتي.

Humankind is by nature a social creature. However, the manner of building society rests with him. Most of human society building whether of past or contemporary were based on worldly needs or benefit and interest. However, the objective of Divine religion is convergence of human beings revolving around the axis of "conscious faith." Moreover this conscious faith is realized not with the brain and worldly method, rather with heart, soul, faith and belief. This belief is of course not blind; rather it is rooted in rationality. Thus in the Ahl al Bayt doctrine, the forces of intellect and ignorance are presented so that intellect and ignorance are not seen solely in the sphere of knowledge and enter the fields of beliefs and values and even behavior as well. Moreover they make it clear that the heart and soul of a man is the center of transformation of human identity from ignorance to rationality. Thus training and ethical programs in Shiah school are based on rational transformation of the heart and fulcrum and basis of this rational transformation of the heart is in acceptance of religious guardianship and admission of the light of vilayah' religious guardianship into ones own heart – a religious guardianship that in the present time is manifested in the religious guardianship of the Absent Imam so that with this radiance a man's heart becomes warm and humane. This is because the Absent Imam has the most sublime, radiant, compassionate, sacred and purest heart so that any heart which comes within the radius of its attraction also moves away from contaminations, greed, resentment, prejudices, hatred and worldly afflictions. It takes rest in the radiant radius of that pure and sound heart and with other human hearts becomes "peaceful." Therefore, since the working of "Vilayah" religious guardianship and Mahdism (Messiahship) is subject to realization of the highest global religious society that too in the tough conditions of the End Times, "Tawassul" imploration for succor has been recommended for us in the Mahdis

... وَ اجْعَلْهُ فِى

وَدِيعَتِكَ الَّتِى

لَا تَضِيعُ وَ أَيِّدُهُ

بِجُنْدِكَ الْغَالِبِ وَ أَعِنْهُ

وَ أَعِنْ عَنْهُ وَ

اجْعَلْنِي وَ وَالدَيَّ وَ الْدِي وَ مَا وَلَدَا وَ وُلْدِي مِنَ الَّذِينَ يَنْصُرُونَهُ

وَ مَا وَلَدَا وَ وُلْدِي مِنَ الَّذِينَ يَنْصُرُونَهُ

وَ يَنْتَصِرُونَ بِهِ فِي الدُّنيَّا وَ الْآخِرَهِ ...







### Basis of Messianic Lifestyle(Nudbah + Ahd)

## أساس اسلوب الانتظار «الندبة + العهد»



انتظار افضل الاعمال است. بنابراین انتظار فقط یک حالت انسانی و یا یک آرزو در حاشیه زندگی نیست ؛ بلکه بایدبه نرم افزار روح بخش متن زندگی تبدیل شود و تمامی عملکردها را جهت دهی کند تا جایگاه افضل الاعمال را بیابد.راهبرد تبدیل انتظار از آرزو به عمل در چارچوب ادعیه و زیارات مهدوی ارائه شده در «دعای ندبه و دعای عهد» است.آنالیز محتوایی این دو دعا، راهبرد انتظار پویا را نشان خواهد داد.دعای ندبه که هفتگی خوانده می شود؛ رسالتش جلوگیری از ماندن انتظار در حد آرزو است. در این دعا اراده های موازی خدا ، اولیای الهی ، ابلیس و اکثریت انسان ها در تاریخ معرفی می شود؛ که نشان می دهد خداوند برای هدایت و تعالی انسان ها طرح و برنامه دارد. ولی معبر تحقق این برنامه، اراده های اکثری انسان است ؛با راهبری های معصومانه تاریخی می بایست به بهشت ظهور می رسید ولی این اراده ها در طول تاریخ متاسفانه به سوی باطل بوده است تا در نهایت غیبت امام و حیرت جامعه انسانی معاصر و آینده رخ بدهد ، و ظهور می رسید ولی این اراده ها در طول تاریخ متاسفانه به سوی باطل بوده است تا در نهایت غیبت امام و حیرت جامعه انسانی معاصر و آینده رخ بدهد ، و انبوه مستضعفان فریاد برآورند که «أین ...».و دعای عهد که نشان می دهد، نباید مومنان و منتظران در گمراهی اکثریت شریک شده و آن را ادامه و یا توسعه دهند. اگرچه تک تک اراده های مومنانه با وجود در اقلیت بودن ، نیازمند جهش هستند،که با اراده امام غائب هیوند خورده و باعث شده ارتقا و جهش کیفی یابند، در نتیجه سبک زندگی منتظرانه شکل خواهد گرفت. سبکی از زندگی که متعالی ترین ، بزرگترین هدف، جامعترین طرح و برنامه برای مهمترین مراحل ،مسائل و یقش های زندگی را دارد. تا نتیجه اش تلاش پیوسته ، حداکثری و نافع در زندگی باشد که بالاترین رضایت از زندگی را به همراه خواهد داشت.

الانتظار أفضل الأعمال. فلا يكون حالة نفسية أو أمل في هامش الحياة فحسب. بل يجب أن يتحول الى برنامج مريح في متن الحياة يقوم بتوجيه النشاطات حتى تصل الى مرحلة أفضل الأعمال. قد تم تقديم طريقة تبديل الانتظار من الأمل الى عمل في إطار الأدعية و الزيارات المهدوية. دعاء الندبة و دعاء العهد: تحليل محتوى الدعاء ينيسرد لناطريقة الانتظار ملتجدد. رسالة دعاء الندبة المتلوة أسبوعياً، هو المنع عن بقاء الانتظار في حد أُمنية. يقوم الدعاء بتعريف الإرادات الموازية لله و الأولياء و إبليس و كثير من الناس عبر التأريخ. و يوضح لنا أن الله هي ألناس بلاً لهداية الإنسان و تنميته. لكن معبر تحقق هذا البرنامج هو الإرادة الأكثرية للناس والمفروضاً نتصل الى أنة الظهور بالقيادة التأريخية المعتصمة. لكن للأسفجرت هذه الإرادات نحو الباطل عبر التأريخ حتى وقوع غيبة الإمام و تحير المجتمع البشري للعاصر و المستقبل. و تصرخ جماهير المستضعفين: "أين معز ....". و يفرض علينا دعاء العهد، أن لا يشترك المؤمنات في ضلال الأكثرية حذرا من استدامتها و توسيعه. و على فرض و صلة الإرادة المؤمنة من كل واحد مع إرادة الإمام الغائب على معرف المنافعة للحياة و التي تجلب أفضل رضا من الحياة المنتظرة. منهجاً يحمل أسمى و أعظم هدف. و أشمل برنامج لأهم مراحل و قضايا و أدوار الحياة. فيكون نتيجتها المحاولة المستمرة و البليغة و النافعة للحياة و التي تجلب أفضل رضا من الحياة.

Awaiting the Savior is the most superior of deeds: Therefore, Awaiting is not just a human condition or an aspiration on the sideline of living; rather, it has got to be transformed into a spiritualizing software of the context of living and direct all actions until it finds its place as the most superior of deeds. The approach of transforming Awaiting of the Savior from aspiration to deed has been presented in the framework of Mahdism supplications and Ziyarah. (Du'a Nudbah and Du'a Ahd Supplications) Content analyses of these two "Du'a" supplications shall reveal the strategy to dynamic Awaiting of the Savior. The mission of the Du'a Nudbah supplication which is recited weekly is to prevent remaining in Awaiting of Savior at the level of aspiration. In this supplication the parallel will of God and Divine saints and Satan and the majority of humans in history is introduced and it shows that God Almighty has plan and program for guidance and transcendence of human beings. However, the pathway to realization of this plan is the will of the majority of humans who with the infallible guidances of history should have reached to this paradise of Reappearance but unfortunately the resolves throughout history have been towards falsehood so that ultimately the Occultation of th Savior Imam and perpelexity of present and future human society occurs and the masses of the underprivileged cry out "in" ... The Covenant "Ahd" Supplication shows that pious believers and the Awaiters of the Savior must not share in the misleading of the majority and not continue or increase it. Moreover, if the will of each and every believer in spite of being in the minority, is cemented with the will of the Absent Imam and gains qualitative support and leap, the Awaiting (the Savior) lifestyle shall materialize. This lifestyle incorporates the most transcendent and greatest objective and the most comprehensive plan and program for the most important stages, problems and roles of life so that its outcome is constant, maximum and beneficial e

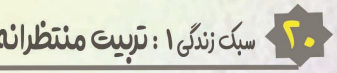
دعاندبه:

أَيْنَ بَقِيَّةُ اللَّهِ الَّتِي لَاتَخْلُو
مِنَ الْعِتْرَةِ الْهادِيَةِ ؟ أَيْنَ الْمُعَدُّ
لِقَطْعِ دابِرِ الظَّلَمَةِ ؟ أَيْنَ الْمُعَدُّ الْمُنْتَظَرُ لِإِقامَةِ الْأُمْتِ وَالْعِوَجِ ؟ أَيْنَ الْمُرْتَجِي لِإِزالَةِ الْجَوْرِ أَيْنَ الْمُرْتَجِي لِإِزالَةِ الْجَوْرِ وَالْعُدُوانِ ؟ أَيْنَ الْمُدَّخَرُ وَالْعَرْنِ ؟ أَيْنَ الْمُدَّخَرُ لِتَجْدِيدِ الْفَرائِضِ وَالسُّنَنَ ؟ ...

دعاي عمد

اللَّهُمَّ بَلِّغْ مَوْلانَا الْإِمامَ الْهادِيَ الْمَهْدِيَّ الْقائِمَ بِأَمْرِكَ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَعَلَى آبائِهِ الطَّاهِرِينَ عَنْ جَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ فِي مَشارِقِ الْأَرْضِ وَمَغارِبِها، سَهْلِها وَجَبَلِها، وَبَرِّها وَبَحْرِها، وَعَنِّي وَعَنْ وَالدِيَّ مِنَ الصَّلُوات...







## Lifestyle 1: Savior Awaiting Training

### أسلوب الحياة ١ : التعليم والتربية المهدوية



فَقُوِّ قُلُوبَنا عَلَى الاْيمانِ بِه، حَتَّى تَسْلُکَ بِنا عَلى يَدَيْهِ مِنْهاجَ الْهُدى وَالْمَحَجَّةَ الْعُظْمى، وَالطَّريقَةَ الْوُسْطى، وَقُوِّنا عَلى طاعَتِه، وَثَبُّتْنا عَلى طاعَتِه،

ر (دعا برای غیبت امام زمان)

e erore s. am er er,

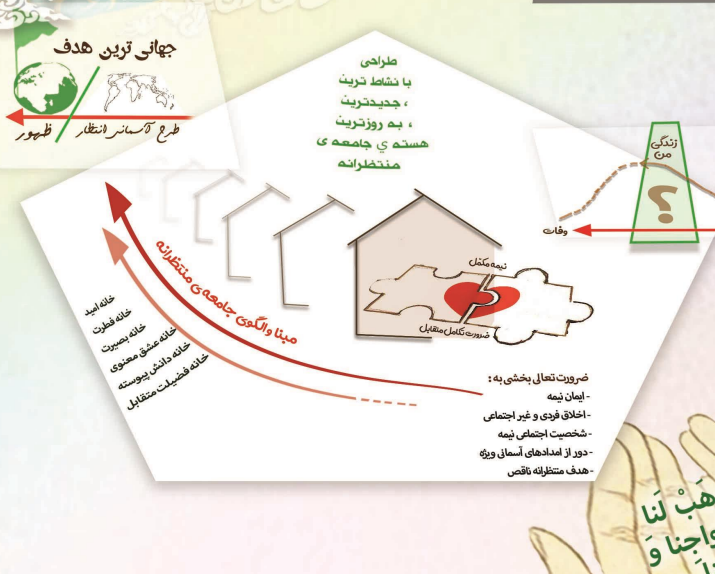
انتظار افضل الاعمال است. بنابراین انتظار فقط یک حالت انسانی و یا یک آرزو در حاشیه زندگی نیست ؛ بلکه بایدبه نرم افزار روح بخش متن زندگی تبدیل شود و تمامی عملکردها را جهت دهی کند تا جایگاه افضل الاعمال را بیابد.راهبرد تبدیل انتظار از آرزو به عمل در چارچوب ادعیه و زیارات مهدوی ارائه شده در «دعای ندبه و دعای عهد» است.آنالیز محتوایی این دو دعا، راهبرد انتظار پویا را نشان خواهد داد.دعای ندبه که هفتگی خوانده می شود؛ رسالتش جلوگیری از ماندن انتظار در حد آرزو است. در این دعا اراده های موازی خدا ، اولیای الهی ، ابلیس و اکثریت انسان ها در تاریخ معرفی می شود؛ که نشان می دهد خداوند برای هدایت و تعالی انسان ها طرح و برنامه دارد. ولی معبر تحقق این برنامه، اراده های اکثری انسان است ؛با راهبری های معصومانه تاریخی می بایست به بهشت ظهور می رسید ولی این اراده ها در طول تاریخ متاسفانه به سوی باطل بوده است تا در نهایت غیبت امام و حیرت جامعه انسانی معاصر و آینده رخ بدهد ، و انبوه مستضعفان فریاد برآورند که «أین ...».و دعای عهد که نشان می دهد، نباید مومنان و منتظران در گمراهی اکثریت شریک شده و آن را ادامه و یا توسعه انبوه مستضعفان فریاد برآورند که «أین ...».و دعای عهد که نشان می دهد، نباید مومنان و منتظران در گمراهی اکثریت شریک شده و آن را ادامه و یا توسعه دهند. اگرچه تک تک اراده های مومنانه با وجود در اقلیت بودن ، نیازمند جهش هستند،که با اراده امام غائب پیوند خورده و باعث شده ارتقا و جهش کیفی یابند، در نتیجه سبک زندگی منتظرانه شکل خواهد گرفت. سبکی از زندگی که متعالی ترین ، بزرگترین هدف، جامعترین طرح و برنامه برای مهمترین مراحل ،مسائل و نشش های زندگی را دارد. تا نتیجه اش تلاش پیوسته ، حداکثری و نافع در زندگی باشد که بالاترین رضایت از زندگی را به همراه خواهد داشت.

مرحلة التعليم و التربية هي أول مراحل الحياة التي تبدأ من فترة الطفولة و تمتد لا اقل الى فترة الشباب. و قيادة هذه الرحلة ثلاثية من العائلة والمدرسة و الندرسة و النات . لكن دور الأستطار و المهدوية قوجيه التربية و التعليم . يكون في البداية بملاحظة أعلى منظرة إنسانية وسماوية . والذي يتجلى في مزدوج عصر الانتظار و المهدوية قوجيه التربية و التعليم . يكون في البداية بملاحظة أعلى منظرة إنسانية وسماوية . و الذي يقدم في أول خطوة من أهداف الحياة . و هو الوصول الى قمة درجة المائلة مع الإنسان الكامل النهائي . في أرقى درجة الازدهار و خلق الأدوار التأريخي / العالمي . و من البديهي أن الوصول الى هدف عظيم سامي يتطلب تصميما و برنامجا خاصا تصميما شاملا للمؤهلات و الفرص و إدراك ظروف الزمان و المكان في مرحلة التعليم . ثم يتجه نحو مخطط تربوي متواصل و خطوة خطوة جامع . التربية في جميع المستويات الفكرية و العلمية و العلمية و العلمية و السلوكية و الحدقية في مجالي للؤهلات الخاصة و المؤهلات العامة . أضف اليه أن هذا التعليم و التربية سيما التربية الأخلاقية بحداء الفترات التحصصية ، تجري برامج متواصلة حتى يصبح الوعي العلمي و وحدنك التربوي حديثاد أما في عالم العلم اللانهائية المائون في ظروف آخر الزمان المقلوبة . فإن هذه المرتبة الخاصة جداً لكن الصعبة سيوصل الإنسان الى مستوى كما ذكره المعصومون أن مؤمني آخر الزمان هم أفضل الظروف، بل و يكون مستعداً للإدارة التخصصية للعالم المؤمن في ظروف آخر الزمان المقلوبة . فإن هذه المرتبة الخاصة جداً لكن الصعبة سيوصل الإنسان الى مستوى كما ذكره المعصومون أن مؤمني آخر الزمان هم أفضل القونين طوال تأريخ الإنسان .

The first stage of life is the stage of education and training which begins from childhood and continues at least until young adulthood. Guidance of this period is with the three family, school and self units respectively. However, among the three the role of family and individual is greater especially if a person lives in unfavorable societies. Role of Awaiting the Savior and Mahdism (Messiahship) in directing education and training is initially the taking into consideration of the highest human and spiritual perspective that becomes manifest in the two periods of Awaiting the Savior and His coming out of Occultation revolving around the guidance of the Twelfth Imam. Therefore the objective of life is defined at the very first step which is reaching the highest level of degree of likeness with the ultimate perfect human being and with the highest degree of development and historical / global role-playing. Evidently, achieving a great and transcedental objective demands special plan and program – a plan that is comprehensive of talents, opportunities and grasp of the conditions of time and place in the education phase and then move on towards an uninterrupted, step by step and comprehensive training program. Training in all topics of the intellect, values, knowledge, behavior and skill in the two spheres of special talents and general talents. Meanwhile, this education and training especially moral behavior training alongside unique specialization course should also have an uninterrupted and constant program so that is always up to date in the contemporary world of boundless knowledge, scientific awareness and likewise, excellence in training. This is in order that every Awaiter of the Savior is at the highest level of knowledge, skill, virtue and ...specialization and is prepared for role-playing in the global arena in the toughest of conditions. Rather, he should be prepared to comprehend the specialized global management of believers in the topsy turvy conditions of the End Times for it is this extremely spe







#### Lifestyle 2:

### Mahdism Marriage

## أملوب العياة ٢: المهدوى الزواج المهدوى



ازدواج، دومین گام ارادی و اختیاری زندگی آدمی است. ضرورت ازدواج به سه امر باز می گردد. از جهت فردی، باعث تکامل شخصیت تک تک همسران می باشد ؛ تکاملی که جز با ازدواج (و تمرین زندگی مشترک بر بستر زمان) محقق نمی شود. از جهت اجتماعی، تشکیل دهنده کوچکترین هسته اجتماعی در جامعه سالمر است. از جهت انسانی، تنها راه حفظ و تداوم نسل سالم انسانی می گردد. مهدویت و انتظار اگر در مرحله نخست زندگی آدمی، که همان مرحله تعلیم و تربیت با نگاه جهانی و چشم انداز نقش آفرینی جهانی است، درست صورت بگیرد ، در ادامه این مرحله هم برای تعالی بخشی به برنامه های پیشین و یافتن نیمه مکمل، به عنوان تنها معیار و عیار عمل خواهد کرد؛ چرا که همسرگزینی ، سپس تعریف مدل و چگونگی سبک زندگی همسران، همگی بستگی به هدف و برنامه فردی هر یک از آنان دارد؛ پس اگر هدف جهانی و برنامه تعالی جامع باشد، همسر همر وزن در هر یک از این دو مورد و یا نزدیک به آن را باید جستجو کرد؛ یا اینکه کسی را به همسری بپذیرد که پس از ورود عاشقانه به زندگی جدید، خود را ناظر به آن اهداف، تحمل ریاضت ها، برنامه های فراگیر ، فشرده ، جامع و پیوسته ناظر به آن، آماده سازد به میارد که پس از ورود عاشقانه به زندگی جدید، خود را ناظر به آن اهداف، تحمل ریاضت ها، برنامه های فراگیر ، فشرده ، جامع و پیوسته ناظر به آن، آماده سازد به میورت هدف مشترک بازتعریف شده و ارتقا یافته؛ به صورت به هدف مشترک بازتعریف شده و ارتقا یافته؛ به صورت واحد خانه و خانوادگی دنبال شود. تا بر اساس آن و متناسب با شرایط جدید، طرح های مجزای پیشین، تبدیل به طرح واحد مشترک و روزآمد همسران بگردند. بدین واحد خانه و خانوادگی دنبال شود. تا بر اساس آن و متناسب با شرایط جدید، طرح های مجزای پیشین، تبدیل به طرح واحد مشترک و روزآمد همسران بگردند. بدین جهت مهدویت برترین نرم افزار برای تعریف معیارهای همسرگزینی، ایجاد پیوند مشترک، طراحی برنامه مشترک و طراحی روزآمدترین سبک زندگی مشترک است.

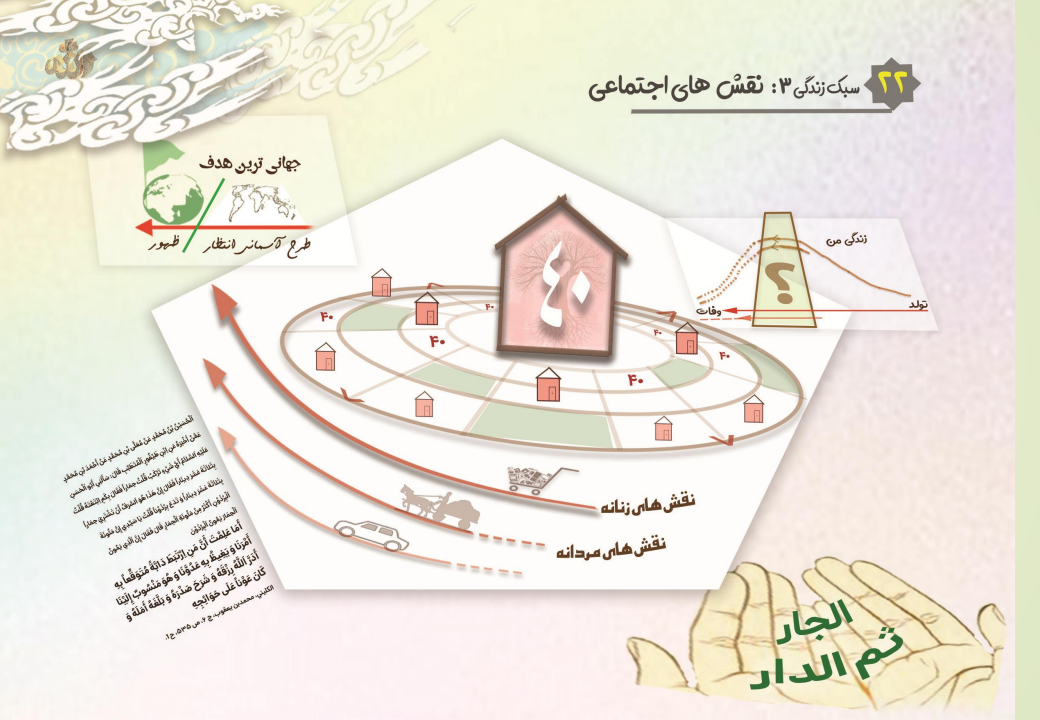
الزواج،هو الخطوة الثانية المخيرة في حياة الإنسان. تعود ضرورة الزواج إلى ثلاثة أمور: من وجهة نظر فردية ، يتسبب تطور شخصية كل من الزوجين. التطور الذي لا يمكن تحقيقه إلا من خلال الزواج (وممارسة العيش معًا عل مر الزمن). و من وجهة نظر اجتماعية ، هو أصغر نواة اجتماعية في المجتمع السليم. و من وجهة نظر إنسانية ، هو السبيل الوحيد للحفاظ على البخري السليم و التربية مع نظرة عالمية و منظور إنجاز للحفاظ على الجنس البشري السليم و تداومه. إذا كانت المهدوية و الانتظار ، في المرحلة الأولى من حياة الشخص ، نفس مرحلة التعليم و التربية مع نظرة عالمية و منظور إنجاز الأدوار العالمية بشكل صحيح ، في هذه المرحلة أيضًا ، من أجل تحسين البرامج السابقة و البحث عن الجزء المكمل سيعمل كمعيار وحيد لأن اختيار الزوج ثم تحديد نموذج و أسلوب حياة الزوجين ، كل ذلك يعتمد على الأهداف والخطط الفردية لكل منهما. لذلك ، إذا كان الهدف عالميًا و كان برنامج التميز شاملاً ، فيجب البحث عن زوج له نفس الوصف في كل من هاتين الحالتين أو قريبًا منه . أو إنه يتقبل شخصًا كزوج ، فليقبل بعد دخوله الغرامي في الحياة الجديدة ، أن يهيئ نفسه لتلك الأهداف و ترقيتها كأهداف مشتركة ، و الخطط الشاملة و المكتفة و الشاملة و المستمرة لها. أو إذا كان كلاهما قد حدد الأهداف المتعالية المعالمة النوطة الأنواج ، إعادة تعريف هذه الأهداف و ترقيتها كأهداف مشتركة ، و يجب متابعتها كوحدة بيتية و أسرية . بحيث بناءً على ذلك ووفقًا للشروط الجديدة ، تتبدل الخطط المنفصلة السابقة الى خطة واحدة مشتركة و حديثة للزوج ، و لإنشاء رابطة مشترك ، و تصميم برنامج المهدوية أفضل برنامج الصوب حياة مشترك.

Marriage is the second voluntary and arbitrary step of a human beings life. The necessity of marriage reverts to three issues. From the individual aspect, it causes development of the personality of each of the spouses –a development that does not materialize except through marriage (and practicing cohabitation on the basis of time). From the social aspect, it is the organizer of the smallest social nucleus in the healthy society. From the human aspect, it is the only pathway of preserving and perpetuating a healthy human race. If at the first stage of a human beings life – that same stage of education and training – Mahdism (Messiahship ) and Awaiting the Savior have occurred properly with global perspective and global role-playing view, at this stage too it shall act as the sole criteria and standard for transcendency of earlier programs and of finding the complementary half. This is because choosing the spouse and thereafter defining the model and manner of the spouses' lifestyle all depend on the goal and individual plan of each of them. Thus, if the objective is global and the plan is transcendence of society, one must look for like-minded spouse or close to it in each of these two instances. Otherwise, say yes to a person as partner who accepts that after romantic entry into the new life, he prepares himself with regard to those objectives and enduring of austerities and the exhaustive, intensive, comprehensive and constant programs related to them; or else if both of them had defined the two transcendental Mahdism goals, after marriage those goals are to be redefined and promoted in the form of mutual goals and pursued as a home and family so that based on it an in keeping with new conditions, the earlier separate plans are transformed into a single joint and up to date plan of the spouses. Thus, Mahdism is the most superior software for defining the yardsticks of choosing spouse, creating mutual link, designing mutual plan and designing the most up to date shared lifestyle.

رَبَّنا هَبْ لَنا مِنْ أَزْواجِنا وَ ذُرِّيَّاتِنا قُرَّةَ أَعْيْنٍ وَ اجْعَلْنا لِلْمُتَّقِينَ اماماً







## Lifestyle 3: Societal Roles

### أسلوب حياة الانتظار 3: **الأدوار الاجتماعية**



«لى فى ابنة رسول الله أُسوَةٌ حَسَنَةٌ»از توقيعات امامر زمان ﷺ است. از مهمترين نقش هاى تاريخى حضرت زهرا عليها السلامر در مدينة النبى ، كه ظرفيت الگوگيرى دارد، خانه ايشان مى باشد. خانه اى كه تنها دربش به مسجد النبى باز مى شد، تا همگان به آن دسترسى آسان داشته باشند. خانه اى بود كه در آن هيچ وسيله اضافى و تجملى وجود نداشت، و هر وسيله اى هم كه داشت، در زمان نياز براى همگان بود.

این خانه بر محور بانوبی که شعارشان «الجار ثمّر الدار» که از پدرشان فرا گرفته اند بود ۱۰دائره همسایگی تا ۲۰ منزل از همه طرف بوده است. بر این اساس ایشان هنگام نیاز به آنان رسیدگی می کردند و همچنین هنگام عبادت دعایشان برای آنان بود. این فرهنگ ایثار و انسان دوستی اجتماعی خالصانه که بر آمده از عمق ایمان بود، درسی مشترک برای همسران در مقام نقش آفرینی اجتماعی بوده است. با این ایثار و خیر رسانی پیوسته و همسایه محور، همسران به تناسب ارتباطات اجتماعی که می گیرند، می توانند زمینه رشد ، تعالی مادی و معنوی آنان را بر محور خانه ایمانی خود شکل دهند؛ بلکه با این ایثار و خدمت، برای خودشان نزول رحمت و برکت سبب ساز شوند. بدین جهت است که طبق روایات اهلبیت علیهم السلام ، حتی وسیله سواری (حیوانی یا مدرن) اگر با «نیت انتظار» تهیه گردد، هزینه هایش هرچند سنگین هم باشد، با امداد غیری جبران خواهد شد. این بدین معنا است که تهیه بهترین وسائل منزل و زندگی با نگاه منتظرانه و با هدف استفاده فردی و خیر اجتماعی، خود یکی از اسباب جلب می تو بی است. نیت انتظار در وسائل منزل یا وسیله نقلیه، نه به معنی دور از دسترس سازی برای روز نامعلوم ظهور، بلکه هزینه کردن در مسیر اهداف امام غائب است. در متری با هدف جاذبه آفرینی برای انتظار زیستی است.

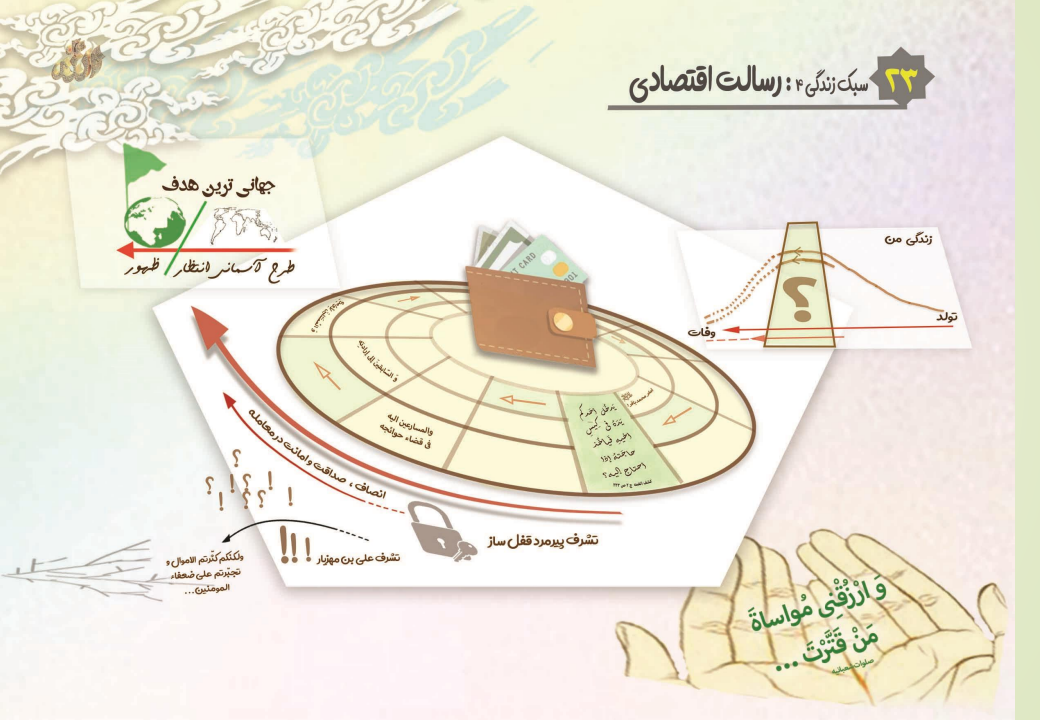
ورد في إحدى توقيعات الناحية المقدسة: «لي في ابنة رسول أسوة حسنة». ومن أهم أدوار السيدة الزهرء س التأريخية في مدينة النبي، هو بيتها الذي يصلح للاقتداء به. البيت الوحيد الذي يفتح بابه الى مسجد النبي. كي يكون سهل الوصول للجميع. كان بيتا خالياً من أي الزوائد و الكماليات. ومهما كانت الوسائل كانت متوفرة للمحتاجين. قام هذا البيت على محورية سيدة كان شعارها «الجار ثم الدار»، و قد تعلمت من والدها أن حريم الجواريمتد الى ۴۰ منز لا من كل جانب. و على نفس الأساس كانت تساعدهم عند الحاجة و تدعوا لهم أيضاً حين عبادتها. إن ثقافة التضحية هذه و حب النوع الاجتماعي الخالص الناتج من عمق الإيمان، كان درساً مشتركاً للزوجين في أدوارهم الاجتماعية. و من خلال هذه التضحية و العمل الخيري المستمر على محورية حب الجار، يتمكن الأزواج و متناسبا مع تلقي الروابط الاجتماعية، من تشكيل أرضية النمو و الرفعة المادية و المعنوية المركزة على بيتهم الإيماني.

"The Son of the Messenger of God is a God Example" is of the hallmarks of the Savior Imam (may God Hasten his Blessed Reappearance). Of the most important of historical roles of Her Holiness Zahra (AS) in Madinat an Nabi (SAW) that has the potential of adopting as model was her home – ahouse whose only door opened on the Masjid al Nabi so that it was accessible to everybody. It was a house in which there was no superfluous and luxury items and every item that it had was available to all in time of need. This house was set up by a lady whose slogan was "First the neighbor then the house" and who had learnt from her father that the neighborhood extended to a radius of forty (40) houses in every direction. On this basis too, she would attend to their needs and at the time of worship, her prayers were for them as well. This culture of selflessness and sincere social philanthrophy which was the outcome of profound faith is a mutual lesson for spouses as social role players. With this endless and neighbor-oriented selflessness and charity, spouses can matching their social communications, prepare the groundwork for material and spiritual growth and transcendence centered round their respective house of faith. Rather, with this selflessness and service they cause blessings and bounties to descend on themselves. It is for this reason that according to transmitted narrations of the Ahl al Bayt even the means of transport (animal or modern) if arranged with the intention of Awaiting the Savior, no matter how heavy the expenses will be compensated by invisible Divine assistance. This means that procuring the best household and living items with the perspective of Awaiting the Savior and with the aim of individual and community utilization is one of the causes of attracting invisible Divine assistances. Moreover, the intent of Awaiting the Savior in household items or means of transport not in the sense of making inaccessible for the unknown Day of Reappearance; rather investment in the path of objectives of the Absent Ima

فَلَوْ تَطاوَلَتِ الدُّهُورُ، وَتَمادَتِ الْأَعْمارُ، لَمْ أَزْدَدْ فِيكَ إِلَّا يَقِيناً، وَلَكَ إِلَّا حُبًّا، وَعَلَيْكَ إِلَّا مُتَّكَلاً وَمُعْتَمَداً، وَ لِظُهُورِكَ إِلَّا مُتَوَقّعاً وَمُنْتَظَراً وَ لجهادي بَيْنَ يَدَيْكَ مُتَرَقَّباً؛ فَأَبْذُلُ نَفْسِي وَمالِي وَوَلَدِي وَأُهْلِي وَجَمِيعَ مَا خَوَّلَنِي رَبِّي بَيْنَ يَدَيْكَ وَالتَّصَرُّفَ بَيْنَ أُمْرِكَ وَنَهْيِكَ،

زيارت سرداب مقدس





### Lifestyle 4: Economic Mission of the Savior Awaiters

### أسلوب حياة الانتظار 4: الشخصية الاقتصادية



#### شخصیت اقتصادی منتظر:

الگوی اقتصادی دوران انتظار، از مدینة النبی ریشه دارد. با هجرت پیامبر آسته مدینه ناگهان سیل جمعیت بدان شهر سرازیر شد. جمعیتی که اغلب فقیر ، مستضعف و محروم بودند. رشد جمعیت مدینه هم در ده سال رسالت پیامبر آسته ۱۰ برابر گردید ؛ این یعنی بالاترین و سریعترین تجمع محرومان در طول تاریخ در یک نقطه!!! ولی آیا این وضعیت به بحران معیشی و اقتصادی منجر شد؟ و در صورت رخداد بحران، تدبیر پیامبر آسته چه بود؟ طرح اقتصادی پیامبر آسته با برای فرهنگ کار، داشتن سعی اکثری، نداشتن طمع و قناعت در داشته ها و درآمدها و تقیسم درآمدها با نیازمندان، به فریاد مدینه رسید. همچنین اجرای طرح عقد اخوت با هدف ایجاد کیف پول واحد و جیب مشترک ، طرح دیگر پیامبر آسته بود. این طرح بعدها توسط امامان علیها سلام مورد تبلیغ و توسعه قرار گرفت و نظام اقتصادی شیعه بر اساس آن تعریف شد . حتی نظامواره آن، مبنای سیره اقتصادی در عصر ظهور معرفی گردید. در نهایت بر اساس این دو گانه دیروز (مدینة الرسول) و فردا (مدینة المهدی)، دینداران در عصر غیبت، توصیه به مواسات ، یاری و یاوری اقتصادی همدیگر شدند. این یاوری در عصر غیبت از این جهت مهم است که آنان همواره در اقلیت خواهند بود و باید با همیاری مالی و نظام اقتصادی جهان شیعی مشترک، آن هم مبتنی بر اقتصاد سالم ، کمک یکدیگر باشند و بر برای غیر شیعه جاذبه بیافرینند. تحلیل و آنالیز تشرفات مهدوی ناظر به این الگوی اقتصادی، به راحتی مهمترین دغدغه امام غائب آست وی ما قرار می دهد . مهجور شدن بیام ها و وراونه شدن رفتارهای درست، هشدار پیوسته امام به است و طبق آن تشرفات تاکید شده است که شخصیت اقتصادی و سبک زندگی اقتصادی که نزدیکی و دوری منتظر را با امام<sup>رت شیم</sup> شخص می کند. و چه بسا یک دستفروش منصف و امانتدار مونس غربت امام است که شخصیت اقتصادی و سبک زندگی اقتصادی که نزدیکی و دوری منتظر را با امام<sup>رت شیم</sup> می کند. و چه بسا یک دستفروش منصف و امانتدار مونس غربت امام و بیک تاجر و خیر بزرگ ...

الشخصية الاقتصادية للمنتظر:

#### **Economic Character of the Awaiter:**

The economic model of the period of Awaiting the Savior has its roots in Madinat an Nabi. With the migration of the Messenger to Medinah, suddenly the flood of people descended upon that city – a population that was mostly poor, downtrodden and underprivileged. In the ten years of the prophets mission, the population of Medinah grew hundred-fold meaning the highest and most rapid gathering of the downtrodden at a single spot in all of history!!! However, did this situation lead to economic and livelihood crises? Or in the event of occurrence of this crises what was the Messenger of Gods strategy? The Messenger of Gods economic plan for the work culture: maximum effort, not having greed, contentment in possessions and income as well as division of income with the needy came to the rescue of Medinah. Implementation of the contract of fraternity plan with the aim of creating a unit money portfolio and common fund was yet another of the Messenger of Gods plans. This plan was later on promoted and expanded by the Imams. Moreover, the Shiah economic system is defined on its basis and even its system was introduced as the basis of economic history in the Era of Reappearance. finally on the basis of these dual'yesterday' (Madinat al Rasoul) and tomorrow (Madinat al Mahdi), in the Era of Occultation the faithful were advised to providing generous economic assistance, aid and succor to one another. This assistance in the Era of Occultation is important from this aspect that they will always be in the minority and with financial assistance and common economic system of the Shiite world which is also based on sound economy, must help one another. Analyses and research of the Mahdism Visitations in relation to this economic model easily places the most important anxiety of the Absent Imam in front of us. Estrangement of messages and reversal of correct behavior is the Imam's constant warning to us. According to those visitations, it has been emphasized that it is the economic character and economic lifestyle that marks the

#### صلوات شعبانيه:

دعای افتتاح:

اللَّهُمَّ الْمُمْ بِه شَعَثَنا ، وَاشْعَبْ
بِهِ صَدْعَنا ، وَارْتُقْ بِهِ فَتْقَنا، وَكَثِّرْ
بِهِ قِلَّتَنا، وَأَعْزِزْ بِهِ ذِلَّتَنا، وَأَغْنِ
بِهِ قِلَّتَنا، وَأَقْضِ بِهِ عَنْ مُغْرَمِنا،
بِهِ عائِلَنا، وَاقْضِ بِهِ عَنْ مُغْرَمِنا،
وَاجْبُرْ بِهِ فَقْرَنا، وَسُدَّ بِهِ خَلَّتَنا،





#### Lifestyle 5:

### My / Our Extension

### أملوب حياة الانتظار 5 : امتدادی فی ذریتی



عمر آدمی در زندگی دنیوی محدود است و از رفتن گریزی نیست. این در حالی است که دوران غیبت نامشخص ، مبهم و طبق ظواهر فعلا ادامه دارد، ولی آیا با رفتن من باید پرونده مهدی یاوری من هم بسته گردد؟! دوران غیبت تاکنون بیش از هزار سال طول کشیده است. اگر هر صد سال شاهد ۴ تا ۵ نسل آدمی باشد، پس حدودا ۴۰ تا ۵۰ نسل از پدران من همزمان با این دوران طولانی و سخت بوده اند تا این زمان که نوبت به من رسیده است. اینک با رفتن من تا چه وقت امتداد نسل ها ادامه خواهد داشت؟ کسی جز خدا نمی داند!! البته اگر توالی نسل ها بعد از من قطع گردد یا از جهت کمّی کاستی پیدا کند و یا از جهت کیفی مانند تجربه های پیشین باشد، شک نباید کرد که یکی از اجزای مهم ظهور که فراهم شدن «اعوان و انصار ویژه و شایسته در اندازه جهانی» است، محقق نخواهد شد. در این زمینه من و خانواده ای که مسئولیتش با من است نقش موثر خواهند داشت. پس اگرچه عمر من محدود است، ولی ادامه حیات من با امتداد من و امتداد تبار من در قامت نسل شایسته من خواهد بود. نسلی که از جهت عدد و کمیّت فراگیر شود. و همچنین از جهت کیفیت، در مسیر رشد و تعالی متناسب زمانه خود باشد تا با نگاه به نقش آفرینی های جهانی، برای آینده آماده گردد ؛ و در قالب برنامه ای تداوم بهترین و بیشترین نسل راداشته باشد؛ در آخرالزمان، از خون و تبار من برترین یاران مهدوی در گستره وسیع جغرافیای بشری باشند و همچنین در عصر ظهور از تبار من کسانی جزو یاران ویژه باشد؛ در آخرالزمان، از خون و تبار من برترین یاران مهدوی در گستره وسیع جغرافیای بشری باشند و همچنین در عصر ظهور از تبار من کسانی جزو یاران ویژه اش خواهد بود. در نهایت به توفیق الهی در عصر رجعت این امکان را بیابم تا با ذریه شایسته و نقش آفرین ام، یکجا در روی زمین دیدار داشته باشیم.

حياة الإنسان في الدنيا محدودة والامفر منها. وذلك بالرغم من عدم تحديد فترة الغيبتروا الابهام في وقت انتهائه ويبدوانها مستمرة الإزال. فحينئذ، هلينبغي إغلاق ملف نصرتي للمهدوية بموتي؟ هذا مع ان فترة الغيبة دامت أكثر من ألف سنة. اذا كان كل مائة عام يشهد ؟ إلى ٥ أجيال من الناس ، فان حوالي ٢٠ إلى ٥٠ جيلًا من آبائي قد مروا بهذا الوقت الطويل والصعب، والآن جمان فترة الغيبة دامت أكثر من ألف سنة. اذا كان كل مائة عام يشهد ؟ إلى ٥ أجيال السلا الإلمان الأجيال من بعدي ، أو إذا كانت الأجيال ناقصًا حان دوري. لكن، مع رحيلي، إلى متي سيستمر دور الأجيال من ذريتي في دعم نصرة امام الغائب؟ لا أحد يعلم إلا الله الالبيال الأجيال المنابقة عسلسل الأجيال من بعدي ، أو إذا كانت الأجيال ناقصًا كميًا ، أو يشبه نوعياً للتجارب السابقة ، فلا شك في أن أحد المكونات المهمرة للظهور ، وهو توفير "انصار خاص و على نطاق على في المستقبل " فهو لن يتحقق . وفي هذا المجال ، سوف ألعب أنا وعائلتي ، وزًا فعالاً لهذا التأخير . لذلك ، على الرغم من أن حياتي محدودة ، فإن استمرار حياتي سيكون مع امتداد و توسع سلالتي في شكل جيلي المستحق . جيل سينتشر من حيث العدد والكم. ومن ناحية المورة المناب إلى الأدوار العالمية . حتى مع استمرار أفضل الأجيال مني قي آخر الزمان ، فمن المكن أن يكون من دمي و ذريتي أفضل انصار المهدي في نطاق واسع من الجغرافيا البشرية ، ثم في عصر الظهور ، قد يكون بعض سلالتي من بين خواص انصار المميزين البارزين . وأخيرًا ، و بغضل الله ، في عصر الرجعة ، سأجد إمكانية لقاء جميع الذرية الجديرة في الأدوار القبلة ، معًا على أرض الرجعة .

Man has a limited lifespan in the life of the world – and there is no escape from leaving it. Whereas the Period of Occultation is unknown and unclear and according to all appearances is at present continuing. However, with my leaving should my Mahdi Companionship file be closed as well? The Period of Occultation has so far lasted more than a thousand years. If every century bears witness to 4 to 5 generations of humankind, then about 40 to 50 generations of my ancestors have been simultaneous with this long and difficult period until now that it's my turn. Now with my departure nobody except God knows until when the extension of generations will continue!! Of course, if the sequence of generations after me is broken or is quantitatively reduced in number or is qualitatively like the experiences of earlier generations, there should be no doubt that one of the important constituents of Reappearance which is gathering together of "the globally deserving special friends and helpers" will not materialize. In this sphere, me and the family whose responsibility is with me will play an effective role. Thus although my lifespan is limited but continuation of my life with my extension and the extension of my family shall be in the stature of a generation deserving of me – a generation that becomes universal in terms of number and quantity and is on the route to growth and transcendence in keeping with its own period in terms of quality so that by looking at global roles, it is equipped for the future. This is in order that in the form of perpetuation of the best and largest generation, also from my blood and ethnicity they would be the most superior companions of Mahdism in the vast expanse of human geography in the End Times as well as persons from my ethnicity be among the special companions in the Era of Reappearance.

اللَّهُمُّ وَمُنَّ عَلَيَّ بِبَقَاءِ وُلْدِي وَ
يَامِّ لَاحِهِمْ لِي وَيِامْتَاعِي بِهِمالِهِي
الْمُدُدْ لِي فِي أَعْمَارِهِمْ ، وَزِدْ لِي فِي
امْدُدْ لِي فِي أَعْمَارِهِمْ ، وَزِدْ لِي فِي
اَجَالِهِمْ ، وَرَبِّ لِي صَغِيرَهُمْ ، وَقَوَّ لِي ضَعِيفَهُمْ ، وَ أَصِحَ لِي أَبْدَانَهُمْ وَ
لِي ضَعِيفَهُمْ ، وَ أَصِحَ لِي أَبْدَانَهُمْ وَ
الْذَيَانَهُمْ وَ أَخْلاقَهُمْ ، وَعَافِهِمْ فِي كُلِّ مَا
الْنَفُسِهِمْ وَ فِي جَوَارِحِهِمْ وَ فِي كُلِّ مَا
عُنِيتُ بِهِ مِنْ أَمْرِهِمْ ، وَ أَدْرِدْ لِي وَعَلَى
يَدِي أَرْزَاقَهُمْ . وَاجْعَلْهُمْ أَبْرَالًا
يَدِي أَرْزَاقَهُمْ . وَاجْعَلْهُمْ أَبْرَالًا
الْقُيّاءَ بُصَرَاءَ سَامِعِينَ مُطِيعِينَ لَكَ ،
وَلِأُولِيَائِكَ مُحِبِّينَ مُنَاصِحِينَ
وَلِأُولِيَائِكَ مُحِبِّينَ مُنَاصِحِينَ

مُبْغِضِينَ ، آمِينَ

دعاى ٢٥ صحيفه سجادية





## Charter of Awaiting

## ميثاق الإنتظار



انتظار و مهدویت، یعنی باور به امام آخرین و آخرین امام داشتن. امام انسانی کامل و جامع، انسانی فراتر از زمان و مکان، امام انسانی با اتصال به جهان غیب داشتن. انتظار یعنی تلاش برای پیوند و همانندی با امامی که بیش از هزار سال است عهده دار مدیریت پنهانی بشریت است که رسالت پایانی جهان را هم دارد؛ در نهایت انتظار یعنی پس از اتصال با امام، تلاش برای یاری و یاوری او تا آخرین نفس و تا واپسین لحظه های حیات؛ این هدف بزرگ با شعار محقق نمی گردد و باید برای آن تمامی ابعاد و لایه های زندگی خود را درگیر آن کرد. در حقیقت باید برای انتظار منشور جامع داشت ، تا انتظار هم تبدیل به نرم افزاری برای مبانی اندیشه ای و بینشی آدمی بگردد؛ که در تمامی ساحت ها ، حوزه های اراده و اختیار فردی او را جهت دهی کند و همچنین ناظر به شغل ، جایگاه ، روابط و ارتباطات اجتماعی، به تعریف نقش ها بپردازد. پس در این صورت منشوری برای انتظار فراهم می گردد با سه حوزه «مبانی بینشی، برنامه های فردی و نقش های اجتماعی» تا هستی و وجود آدمی رنگ و بوی مهدویت بگیرد.

الانتظار و المهدوية، يعني الاعتقاد بالإمام الأخير و آخر الأثمة .الإمام يعني الإنسان الكامل، يعني الإنسان الجامع، يعنى الإنسان الأعلى من الزمان و المكان، يعني إمام متصل بعالم الغيب .و الانتظار يعني المحاولة للاتصال و المماثلة مع الإمام الذي يتحمل الإدارة الخفية للبشر أكثر من ألف سنة و يتحمل الرسالة العالمية الخاتمة. وفي النهاية الانتظار يعني بعد التواصل مع الإمام، يجب الجهد في نصرته و معونته الى آخر نفس و لحظة من الحياة . لا يتحقق هذا الهدف العظيم بالهتاف بل يلزم تشابك جميع مجالات الحياة مع الانتظار . وفي الحقيقة يلزم امتلاك ميثاق جامع للانتظار، حتى يتحول الانتظار الى برنامج لأسس الفرد الفكرية و العرفية . و أيضاً يقوم بتوجيه جميع ساحات و مجالات إرادته و سلطته الفردية. و أيضاً يقوم بتحديد الأدوار بناءً على وظيفته و منزئته و روابطه الاجتماعية . ففي هذه الصورة يتيسر ميثاقاً للانتظار مع ثلاث مجالات الأسس المعرفية، البرامج الفردية، و الأدوار الاجتماعية عتى يكتسب الكون و الهيكل الإنساني لونا و عطراً مهدوياً .

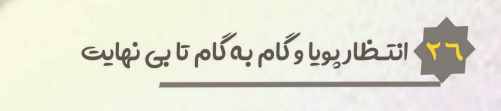
The Awaiting and Mahdism (Messiahship), means belief in the Imam of the Last Generation and the Last Imam. By "Imam" is meant the Perfect Human Being meaning the Universal Human Being meaning the human being above time and place; meaning an Imam "spiritual leader" with links to the invisible world. By Awaiting the Savior is meant efforts at union and resemblance with an Imam who since more than a thousand years is in charge of the covert management of humankind and also has the final universal mission. Finally, Awaiting the Sacior means after union with the Imam, efforts for his companionship and assistance till the last breath and till the final moment of life. This great objective is not realized with slogan and all dimensions and aspects layers of one's living should get involved in the Awaiting. In fact, there must be a comprehensive charter for the Awaiting so that the Awaiting is also transformed into a software for a person's basic principles of thought and perception as well as give direction to all areas and spheres of individual will and choice as well as define roles taking into consideration occupation, status and social relations and communications. Thus in this case a charter for Awaiting the Savior is prepared in the three areas of "fundamentals of perception, individual programs and social roles" so that finally the entire existence and being of a human being takes on the color and scent of Mahdism.

اللَّهُمَّ ارْزُقْنا تَوْفِيقَ الطَّاعَةِ، وَبُعْدَ الْمَعْصِيةِ، وَصِدْقَ النَّيَّةِ، وَعِرْفانَ الْمُعْصِيةِ، وَصِدْقَ النَّيَّةِ، وَعِرْفانَ الْحُرْمَة، وَأَكْرِمْنَابِالْهُدى وَالاسْتِقامَة، وَسَدِّدُ أَلَّسِنَتَنا بِالصَّوابِ وَ الْحُكْمَةِ، وَامْلاَّ قُلُوبَنا بِالْعِلْمِ وَالْمُعْرِفَة، وَطَهِّرْ بُطُونَنا مِنَ الْحَرامِ وَ الشَّبْهَةِ، وَاكْفُفْ أَيْدِينَا عَنِ الظَّلْمِ وَالسَّرِقَةِ، وَاكْفُفْ أَيْدِينَا عَنِ الظَّلْمِ وَالسَّرِقَةِ، وَالْخَيانَةِ، وَ اسْدُذْ أَسْماعَنا عَنِ اللَّعْوِ وَالْخِيانَةِ، وَ اسْدُذْ أَسْماعَنا عَنِ اللَّعْوِ وَالْخِيانَةِ، وَ اسْدُذْ أَسْماعَنا عَنِ اللَّعْوِ

وَ تَفَضَّلْ عَلَى عُلَمَائِنا بِالزُّهْدِ وَ النَّصِيحَةِ، وَ عَلَى الْمُتَعَلِّمِينَ بِالْجُهْدِ وَ الرَّغْبَةِ، وَعَلَى الْمُشْعَمِينَ بِالاَتْباعِ وَالرَّغْبَةِ، وَعَلَى الْمُشْتَمعِينَ بِالاَتْباعِ بِالشَّفَاءِ وَالرَّاحَةِ، وَعَلَى مَوْتاهُمْ بِالشَّفَاءِ وَالرَّحْةَةِ، وَعَلَى مَوْتاهُمْ بِالْوَقَارِ وَالسَّكِينَةِ، وَعَلَى الشَّبابِ بِالْإِنابَةِ وَالتَّوْبَةِ، وَعَلَى الشَّبابِ بِالْإِنابَةِ وَالتَّوْبَةِ، وَعَلَى النِّساءِ بِالْشَواضَعِ وَالسَّعَةِ، وَعَلَى النَّساءِ بِالْتَواضُعِ وَالسَّعَةِ، وَعَلَى النَّساءِ بِالْتَواضُعِ وَالسَّعَةِ، وَعَلَى الْفَقَراءِ بِالتَّواضُعِ وَالسَّعَةِ، وَعَلَى الْفُقَراءِ ...

فرازی از دعای امام زمان







## Dynamic and Step by Step Awaiting until Eternity

## الإنتظارالناشط و خطوة خطوة إلى نهاية حياة



طلوع هر روز خورشید، نوید روزی نو در زندگی است. هر صبح می تواند شروعی جدید نسبت به روز گذشته و یک گام به جلو در رسیدن به اهداف بزرگ و بلند زندگی باشد. به شرطی که ما هم از آغازین لحظات روز شروعی قوی و محکم داشته باشیم. البته شروع محکم و قوی، انگیزه و اراده قوی می خواهد که برای تقویت انگیزه و اراده در هما صبحگاه پیوند داد. اراده ای انسانی، جهانی، و مثبت؛ که معطوف به بالاترین، بیشترین و کیفی ترین تلاش در هر لحظه باشد ؛ آن اراده بزرگ و برتر ، اراده هر صبحگاه امام زمان سات. که پس از نماز شب و نماز صبح، در بالاترین درجه اراده بشری، وارد میدان عمل جهانی می گردد. دعای عهد، طرحی برای پیوند زدن اراده محدود و کم انگیزه من، با متعالی ترین اراده انسانی است. برای آن سه گام ، بیعت را طراحی می کند تا عمیق ترین پیوند را بین این دو اراده برقرار کند ، و آنگاه برای تعالی بخشی به اراده کوچک من، در کنار منشور دعای عهد در هر صبحگاه، یک برنامه سلوک 40 صبحگاه مهدوی را طراحی می کند. چرا که پیامبر صلی الله علیه و آله و سلم فرموده «مَن اخلَص للّه اربعین صباحاً ظهرت ینابیع الحکمة من قلبه علی لسانه» پس 40 صبح اگر با پیمان مهدوی آغاز بگردد، قوی ترین شروع را خواهد داشت ، بلکه سراسر روز را در زیر سایه آن پیمان با سلامت ، امید توفیق و موفقیت حداکثری سپری خواهد کرد، تا به روز بعد برسد ؛ و روز دوم را با ارتقای کیفی و کمی بیشتر شروع کند و ... بدینگونه است که زیر سایه دعای عهد، منتظر می تواند چنان حرکت کند تا در نهایت در زمره اولیای مهدوی وارد گردد ، و چون چنین شود، از اولیای الهی خواهد شد و حکمت ، رحمت و برکت ...

إشراق الشمس كل يوم بشارة بيوم جديد في الحياة . يصلح كل صباح لبداية جديدة بالنسبة الى الأمس و خطوة الى الأمام لنيل أهداف الحياة العظيمة والرفيعة. بشرط بدأ النهار بعزم قوي. طبعاً البداية القوية تتطلب دافعا وإرادة قويين، و لأجل تعزيز الدافع و الإرادة كل صباح يلزم ربطها مع أقوى إرادة نفس الصباح . إرادة إنسانية عالمية مثبتة المنعطفة على اعلى و أكثر و أفضل جهد في كل لحظة و تلك الإرادة العظيمة و الفضلة، هي إرادة إمام الزمان الشالمي الصباحية و التي بعد صلاة الليل و صلاة الفجر تدخل ساحة العمل العالمي في أعلى درجات الإرادة الإنسانية . دعاء العهد، تصميم لربط إرادتي المحددة و النزيرة مع تلك الإرادة الإنسانية . ويقدم تصميما لأجل هذا الارتباط و هو ثلاث خطوات البيعة ليتحقق أعمق الروابط بين الإرادتين . ومن ثم لترفيع إرادتي الحقيرة بحذاء ميثاق دعاء العهد كل صباح، يقدم برنامجا سلوكيا لمدة 40 صباح مهدوي. لأنه كما قال الرسول المسابدة المن أخلص الله أربعين صباحاً ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه . فإذاً إذا بدأ أربعون صباح مع لليثاق المهدوي، سيكون ابتداؤه أقوى بداية . بل يقضي طوال ذلك اليثوة و تحت ظل ذاك الميثاق في سلامة و رجاء التوفيق في الحد الأعلى، حتى يلحق اليوم التاتي . فيبدؤه بتحسين أكثر نوعا و كما . . و هكذا يمكن للمنتظر و تحت ظل ذاك الميثاق في النهاية الى زمرة أولياء المهدي الله غذلك سيصبح من أولياء الله و الحكمة و البركة .

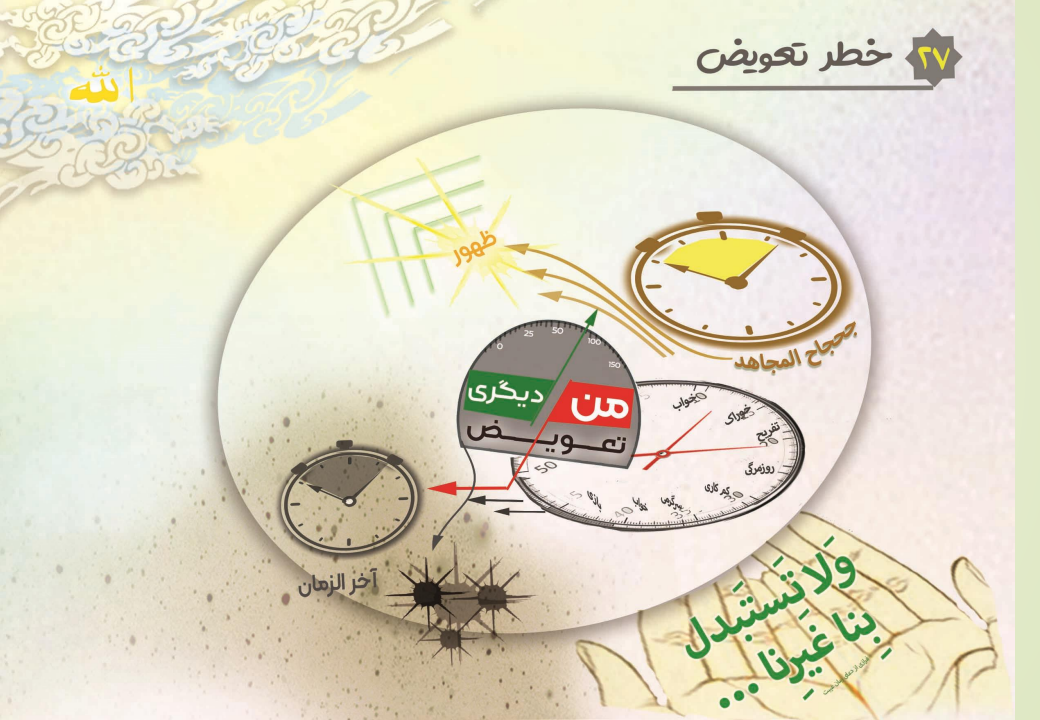
The sunrise of each day is glad tiding of a new day in life. Each morning can be a new beginning in relation to yesterday and a step forward toward achieving the great and lofty objectives of living provided that we too from the initial moments of the day have a strong and firm beginning. However, a strong and firm beginning requires a strong will and motivation. For strengthening will and motivation each morning, it must be bonded with the strongest will in that same moming – a human, universal and positive will which is focused on the highest, utmost and best effort at every moment. That great and superior will is the will every morning of the Awaited Imam of Time that enters the field of universal action after the night and dawn prayers at the peak of human will. The "Dua Ahd" Covenant Supplication is a plan for grafting my limited and weak will with the most exalted human will. For this grafting too, it disigns three steps of allegiance in order to establish the deepect bond among these two wills. Then for exaltation of my small will, every morning alongside the charter of the Du'a Ahd supplication it designs a 40 morning Mahdism program of spiritual wayfaring. This is because the Messenger of God had stated with the supplication is a plan for grafting too, it disposes the Messenger of God had stated with the deeper to be provided the charter of the Du'a Ahd supplication it designs a 40 morning Mahdism program of spiritual wayfaring. This is because the Messenger of God had stated with the supplication is a plan for grafting too, it disposes the Messenger of God had stated with the supplication is a plan for grafting too, it disposes the Messenger of God had stated with the supplication is a plan for grafting too, it disposes the Messenger of God had stated with the supplication is a plan for grafting too, it disposes the Messenger of God had stated with the supplication is a plan for grafting too, it disposes the Messenger of God had stated with the supplication is a plan for grafting too, it disposes the

Thus if 40 mornings begin with the Mahdism Covenant it shall have the strongest beginning; rather, it shall pass the entire day under the shade of that pact with safety and utmost hope of Divine Succor and success until the next day. It begins the second day with more qualitative and quantitative improvement and .... It is thus that under the auspices of the Du'a Ahd Covenant Supplication the Awaiter can move in such a manner so that ultimately he joins the rank of the companions of Mahdi and thereupon he shall be of the Divine saints and wisdom, blessing and bounty ....

... اللَّهُمَّ إِنِّ أُجَدُّدُ لَهُ في صَبيحة يَوْمِي هذَا وَمَا عِشْتُ مِنْ أَيَّامِي عَهْداً وَ عَقْداً وَبَيْعَةً لَهُ فِي عُنُقى لَا أُحُولُ عَنْها وَلَا أُزُولُ أُبِداً...

فرازی از دعای عهد





### Danger of Substitution

### خطر الاستبدال



#### ایمان عاریه ای و استبدال

دانش و دین گواه وجود شگفت و بیکران آدمی هستند. در سخن امام علی علیه السلام وجود ما با عنوان «عالَم اکبر» توصیف شده است ؛ به همین علت ما در هر لحظه نیازمند انسان کامل هستیم تا با نگاه به او برنامه ای جامع داشته ، و بر معیار او ، به رشد و تعالی حداکثری برسیم . در این صورت وظیفه انسان رشدیافته و آماده ، زمان شناسی به معنی حق و باطل شناسی تطبیقی ، که بر اساس آن استعداد تخصصی شکوفا شده ، و بهترین جایگاه را برای امام یاوری در جامعه بشری پیدا کند. بزرگترین تهدید و آسیب این مقوله ، خطر تنبلی و خستگی است. این وضعیت زمانی رخ می دهد که در مقایسه با سرعت و وسعت رویدادهای موازی حق و باطل ، گرفتار روزمرگی یا سطحی نگری و شعارزدگی شویم . تداوم تنبلی ، به سرعت منجر به ناکارآمدی ، یا خودبازنشستگی شده و خیلی زود از سرعت و وسعت نیازهای امام غائب خواهیم افتاد استمرار این وضعیت خطر «استبدال» را پیش روی ما قرار می دهد استبدال یعنی تعویض شدن با افرادی آماده تلاشگری روزآمد ، و همچنین یعنی کنارگذاشتن موقت تا شاید برای بازگشت تلاش کنیم ؛ ولی اگر این خودبازسازی صورت نگیرد ، خطر عاریه ای شدن ایمان وجود دارد!!! ایمان عاریه ای یعنی برای همیشه از چشم امام زمان علیه السلام افتادن! و از یاوری امام السالای الناوری امام السلام افتادن! و از یاوری امام السالای الناوری امام آنگان الناه السلام افتادن! و از یاوری امام الناه الناه الناه الناه و مدن الناه السلام افتادن! و از یاوری امام الناه الناه الناه السلام افتادن! و از یاوری امام آن الناه الناه الناه السلام افتادن! و از یاوری امام آن الناه الناه المام زمان علیه السلام افتادن! و از یاوری امام آن الناه الناه السلام افتادن! و از یاوری امام آن الناه الناه المام قرم المام زمان علیه السلام افتادن! و از یاوری امام آن الناه و بالیا و از یاوری امام آن الناه الناه المام زمان علیه السلام افتادن! و از یاوری امام آن الناه بازگشت الزناه المام و خیلی از و از یاوری امام آن الزاد الناه الناه المام و المام زمان علیه السلام افتادن! و از یاوری امام آن الزاد الناه الیام و المام قرم المام و المام آن المام و المام آن المام و المام و

#### الإيمان العارية وخطر الاستبدال

المعرفة والدين دليل على وجودنا الرائع و لامتناهي و في قصيدة الإمام أميرالمؤمنين على عليه السلام وصف ذاتنا بالعالم الأكبر. هذا هو سبب حاجتنا إلى إنسان كامل وإمام العصري والموسي والموسية والموس

#### **Loss of Faith and Substitution**

Knowledge and religion are testimonies to our wonderful and immense existence. In Imam Ali's (peace be upon him) words too our existence has been described as "the world of command." It is for this reason that at every moment we are in need of the Perfect Human Being and the Savior Imam of the Time so that by looking at him we have comprehensive program of growth and transcendence and with his criteria we achieve maximum growth and transcendence and based on it make maximum effort for readiness. In this case, the duty of the developed and ready human being is chronology. Chronology in the sense of comparative study of right and wrong so that on the basis of special developed talents and up to date needs of time it finds the best place for companionship of the Imam in the expanse of human society. Herein, the biggest threat and harm is laziness and lethargy. These situations occur when in comparison with speed and expanse of parallel incidents of right and wrong, we suffer from routine or superficiality or sloganeering. Perpetuation of laziness quickly leads to ineptness or self-retirement because very soon we shall fall behind the pace of events and the extent of the Absent Imam's needs Continuation of this situation places the danger of "substitution" in front of us. "Substitution" means replacement with individuals that are ready to put in the current effort. "Substitution" means putting aside temporarily so that perhaps we strive for return but if this self-rebuilding does not occur, the danger of loss of faith shall exist!!!

Loss of faith implies forever lowered opinion of the Savior Imam of the Time (may God hasten his blessed Reappearance) and being expelled from his companionship.

فُلاتَبتلنافي اَمره بالسآمه و الكسل و الفتره و الفشل وَاجعَلنامِمن تنتصر به لدينك... وَلاتَستَبدل بِنا غُيرنا...

فرازی از دمای زمان غیبت







# The Difficult Path of Awaiting the Savior

## طريق الاءنتظار ،الصعب



الانتظار هو ترقب الطريق و القلق. الانتظار الناتج من عد اللحظات لتحقق أمر ما في المستقبل. تأتي هذه اللقطات من عدم السكون في الزمن الحاضر أو السخط على الوضع الراهن، و تمني حدوث حالت إيجابيت و مطلوبة في المستقبل. فلذلك يجلب الانتظار معه القلق و الاضطراب و التوتر، و يرتبط جزء من المخاوف بطول فترة الانتظار و يرتبط جزء منه بأصل القضية و يرتبط جزء آخر بعوائقها و البعض الآخر متجه نحو المنتظر و أحواله و وضعيته. القلق بالنسبة الى ميزانية الاستعداد و تحصيل الشروط اللازمة في النفس لأجل الأمر المتوقع و بالطبع كلما كان الأمر المتوقع أكبر و أعظم أهمية، زادت الضغوط و القلق و الاضطراب. فلذلك يكون النتظار دائما مصحوباً و مرتبطا بالصبر و الإطاقة. و كلما كان الانتظار أكبر و أكثر فيتطلب صبراً أكبر و أكثر. فلولا هذا الصبر و الإطاقة مع الإيمان القوي في مسار الانتظار سيبقى خطر السقوط. السقوط الناجم امن عدم إما من الاستعجالالتقهقر الناشيء من عدم تمهيد شروط الاستعداد لمواصلة طريق الانتظار أو عدم التأهب بسبب طول فترة الانتظار. و الاستعجال الناجم من عدم تحمل فترة الانتظار مما يؤدي الى منتظر مصطنع عوضاً عن المنتظر الحقيقي. هاتان الحالتان تسببان السقوط و الابتعاد عن أعظم انتظار يعني المهدوية. و طريقة مكافحة هذه الكوارث، هي تعزيز الإيمان و تحسين المرونة في مسير الانتظار، تحسين المعرفة، و تحمل المسؤولية الميدانية للانتظار . و في الوقت الراهن، يكون لأدعية المهدوية موقعها الخاص سيما الأدعية الواردة لدفع الوساوس و الأضرار و الزلات عن الانتظار .

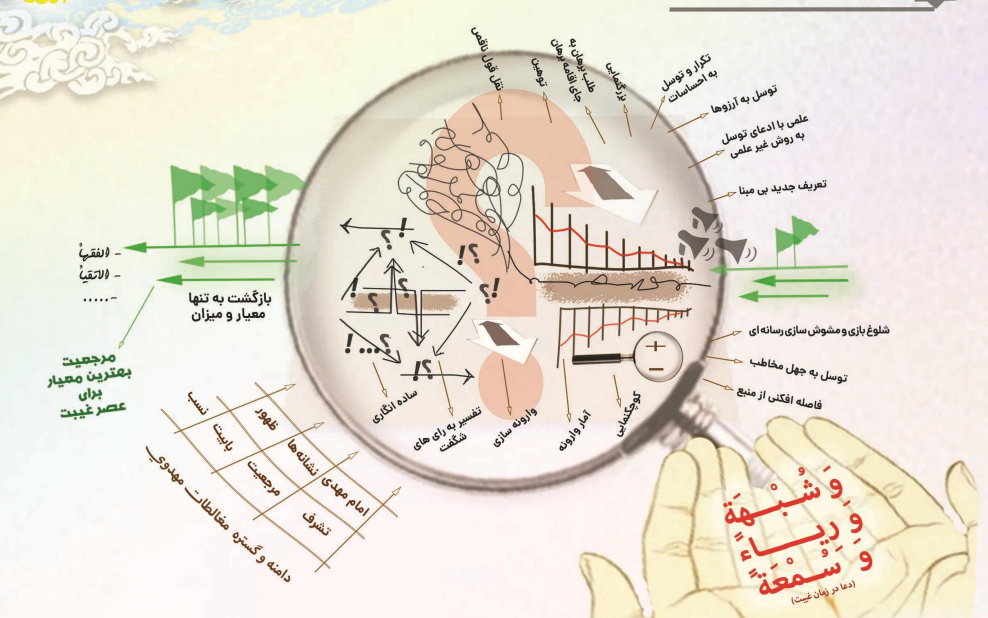
For this reason Awaiting is accompanied with anxiety, stress and apprehension. A part of the anxieties are with regard to the length of the period of Awaiting and a part in relation to the main event and a part in relation to its obstacles. Yet another part of the anxieties is in relation to the present and to the condition and situation of the waiting person himself. Anxiety in relation to the level of preparation and attaining the necessary conditions in one-self for that affair of the waiting person. Naturally, the bigger and more important the awaited affair, the more shall be these stresses, anxieties and apprehensions. Thus always the waiting of the companion is tied to patience and forbearance. The bigger and greater the awaiting, the bigger and greater are its demand for patience and forbearance because if this patience and forbearance of strong faith is not in the path of the Awaiting, there will be the risk of falling – a falling which is the result of falling behind or would be the outcome of haste. A falling behind which is the consequence of not furnishing the conditions of readiness for being on the Awaiting road or not being prepared for the length of time of the Awaiting and a haste arising from lack of forbearance of the waiting period that leads to self-made awaiting instead of true awaiting. These two situations in the greatest Awaiting meaning Mahdism will cause falling and remoteness. The solution to prevent these scourges is strengthening faith and promoting resilience in the path of awaiting, promoting ....

وَثُبِّتْنِي عَلَى طاعَةِ وَلِيِّ أُمْرِكَ الَّذِي سَتَرْتَهُ عَنْ خَلْقِكَ، وَيإِذْنِكَ غابَ عَنْ بَرِيَّتِكَ، وَأُمْرَكَ يَنْتَظِرُ، وَأَنْتَ الْعالِمُ غَيْرُ الْمُعَلَّمِ بِالْوَقْتِ الَّذِي فِيهِ صَلاحُ أَمْرِ وَلِيِّكَ فِي الْإِذْنِ لَهُ بِإِظْهارِ أُمْرِهِ، وَكَشْفِ سِتْرِهِ، فَصَبِّرْنِي عَلَى ذلِكَ حَتَّى لَاأُحِبَّ تَعْجِيلَ مَا أُخَّرْتَ وَلَا تَأْخِيرَ مَا عَجَّلْتَ ...

دعای در زمان غیبت



الله



## Criterion and Yardstick for Deviation

## مقياسٌ الكشف الحقيقة و الباطل



مهدویت و انتظار از آموزه های ویژه در مکتب شیعه است که تبدیل به یکی از ارکان آن شده است. بدین جهت در طول تاریخ آماج تعطیلی ها ، شبهات و تخریب ها بوده است. این در حالی است که جاذبه ها و کارکردهایش در داخل جامعه شیعه ، زمینه را برای سوء استفاده برخی فراهم ساخته است. بدین جهت تحریف ها ، انحراف ها و تفسیرهای غلط و وارونه داخلی هم به آن شبهات و تخریب ها اضافه می گردد. گستردگی این شبهات/گمراه سازی ها، نباید ما را بترساند و وسعت آن را باید نشان حقانیت و درستی مسیر دانست، اگر به دو اصل تمسک کنیم: اول به مرجع ، معیار و میزانی که امامان معصوم علیهم السلام خود در دوران حضور در قالب سیستم علمای دینی صالح طراحی نموده و رشد دادند و ما را به آن ارجاع دادند. دوم رشد دادن قوه تعقل و تفکر در مسیر دین ورزی و مجهز شدن به دانش های معرفتی ، دینی و انس ویژه با متون دینی و علمی. با این سه گانه (تفکر، تعلم ، مطالعه) ، از یک مخاطب سامع و آماده به گوش برای فرقه های انحرافی، تبدیل به یک دیندار مهاجم به منحرفین و مدافع از دین در برابر شبهات خواهیم شد. و فراخواهیم گرفت در دین و یا مهدویت، هر گونه مغالطه مانند بزرگنمایی، واورنه سازی، تطبیق به خود، جزئی نگری و ....، روش هایی برای تحریف واقعیت و فریب ما با هدف فرقه سازی و ... است. ابطال آن مغالطه تنها با استفاده درست از هر آموزه در جای خود و در هندسه معرفتی و هماهنگ با دیگر آموزه ها است. کثرت مطالعه، همنشینی با علما، و انس با ادعیه راه نجات از این موارد است.

المهدوية والانتظار تعاليم خاصة في المدرسة الشيعية وأصبحت من اهم أركانها. لذلك عبر التاريخ، كان الهدف لعمليات التعطيل الشبهات والتخريب. هذا مع أن عوامل الجنب والوظائف للمهدوية داخل المجتمع الشيعي قد خلقت أرضية لانتهاكها ايضا. اذن تضاف إلى هذه الشكوك والتدمير، التشوهات والانحرافات الداخلية والتفسيرات الخاطئة. لا ينبغي أن يخيفنا مدى هذه الشكوك والتضليل، ويجب اعتبار مداه دليلاً على صحة المسار، إذا التزمنا بمبدأين: أولاً: التمسك بالمعيار الذي صممه الأئمة المعصومون أثناء حضورهم في المجتمع من نظام علماء الدين الصالحين، ثم أحالونا إليهم. ثانياً: تنمية قوة العقل والتفكير في التسليم بالمعرفة و العلوم الدينية و دراسة خاصة للنصوص الدينية والعلمية. بهذا الثالوث (التفكير، التقويم، الدراسة)، نصبح شخصًا متدينًا بصيراً يهاجم المنحرفين ويدافع عن الدين ضد الشبهات و الردود. وسوف نتعلم أنه في المدودة فإن أي مغالطة مثل المبالغة، أو التقليل، أو التطبيق بالنفس، و التحيز، وما إلى ذلك، هي أساليب لتشويه الواقع وخداعنا بهدف التفرقة و الانحراف. و لايتم اكتشاف و ابطال هذه المغالطات الأمن خلال الاستخدام الصحيح لكل تعليم و كل علم في مكانه و هندسته المعرفية و الدينية و في المعادية و مرافقة و مجالسة العلماء على الدوام، و قرائة المستمر الادعية المعتمدة معمورة المتخلص من هذه الفتن.

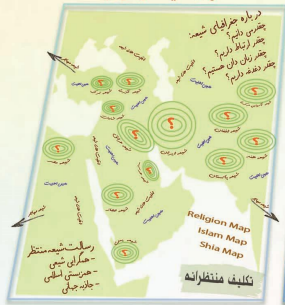
Mahdism and the Awaiting are of the unique concepts in the Shiah doctrine that has been transformed into one of its principles. For this reason throughout history it has been the target of rejections, doubts and subversions whereas its attractions and operations inside the Shiah community too has paved the way for its misuses as well. For this reason distortions, deviations and erroneous and inverted internal interpretations have also been added to those doubts and subversions. The enormity of these doubts / misguidance should not scare us and the criterion of its extent must be regarded as sign of truth and rightfulness of the path if we are to resort to two principles: Frist to the authority, criterion and measure that the Infallible Imams themselves designed and developed in the period of Presence in the form of system of competent religious scholars and therafter referred us to it. Second, development of the faculty of reasoning and deliberation in the path of religion and being equipped with cognitive and religious knowledge and unique familiarity with religious and scientific texts. With these three elements (deliberation, learning and study) we shall be transformed from a listener and ready to listen audience for deviant sects to a faithful attacker of deviants and defender of religion in the face of dubious things. Moreover we shall learn in religion or in Mahdism (Messiahship), any kind of fallacious reasoning such as exaggeration, disparagement, inversion, comparison with self, partiality etc are methods for distortion of the truth and to deceive us with the aim of sectarianism etc... and annulment of that fallacious reasoning is only with right usage of every doctrine in its proper place and in harmony with other doctrines. The path to salvation in these instances is in plurality of study, keeping company with scholars of religion, and familiarity with supplications.

وَقُوِّنا عَلَىٰ طاعَته، وَثُبِّتْنا عَلَىٰ مُتابَعَتِهِ، وَاجْعَلْنا في حِزْبهِ وَأَعْوانِهِ وَأَنْصارِهِ وَالرَّاضِينَ بِفِعْلِهِ، وَلَا تَسْلُبْنا ذٰلِكَ في حَيَاتِنا وَلَا عِنْدَ وَفاتِنا، حَتَّىٰ تَتَوَفانا وَنَحْنُ عَلَىٰ ذٰلكَ، لَاشاكِينَ وَلَا ناكِثِينَ وَلَا مُرْتابِينَ وَلَا مُكَذِّبِينَ ... وَاجْعَلْ ذٰلِكَ مِنَّا خالِصاً مِنْ كُلِّ شَكِّ وَشَبْهَة ورياءِ وسمعة، حَتَّىٰ لَانُرِيدَ بِهِ غَيْرَكَ، وَلَا نَطلبَ بِهِ إِلَّا وَجْهَكَ ...

(دعا در زمان غیبت)

## نشانه، توهم، تكليف

### لو انّ اشياعنا وفّقهم اللّه...



يخرجون ... افواجا



علائم ظهور و اشراط ساعه





وَ لَا أَقُولَ «لِمَ وَ كَيْفَ وَمَابَالُ وَلِيِّ الْأَمْرِ لَا يَظْهَرُ

### Sign, Dubious Things, Religious Duty

### العلامة ، الوهم ،الوظيفة



نشانه های ظهور ، بخشی از دانش ها و معارف مهدویت است. البته این معارف جایگاه و کارکرد خود را دارد. این نشانه ها نه برای تعیین تکلیف و رسالت، بلکه برای هشدار در زمانِ خاص است ؛ که زمان آن هم به علت درهم تنیدگی هندسه وار نشانه ها، که بخشی از آن آسمانی و غیبی است، از دسترس بشر خارج می باشد. در نتیجه این نشانه ها صرفا نشانه هشدار است ؛ نه این که بر اساس خودتفسیرگری و به صورت مستقل دیده شود با این وجود جاذبه اصل مهدویت از یکسو در کنار جاذبه نشانه ها، هماره زمینه ای برای وسوسه ها یا مجموعه ای از ادعا ها را فراهم می سازد. مطالعه تاریخی فرقه سازی ها و ریزش ها در عصر امامان، الگویی برای کشف راحت و آسان این برداشت های انحرافی است ؛ که یکی از نشانه های عمومی آخرالزمان ، (نه از نشانه های ظهور)، فراوان شدن مدعیان است. به ویژه کسانی که از رویدادهای پراکنده ، ناگهانی و یا بزرگ سوء برداشت داشته و سعی بر تحمیل آن بر جامعه دارند و گاه گستره این مدعیان چنان می شود که از خودتفسیرگری به تفسیر وارونه می رسد، این در حالی است که رسالت ما در عصر غیبت هر چند زمان آن طولانی شود، بر اساس روایات عمومی اهلبیت و روایات مربوط به عصر غیبت و برخی از توقیعات و تشرفات مهدوی، همگرایی جهان شیعی و جاذبه آفرینی جهانی شود، بر اساس روایات عمومی اهلبیت و روایات مربوط به عصر غیبت و برخی از توقیعات و تشرفات مهدوی، همگرایی جهان شیعی و جاذبه آفرینی جهانی برای تشیع ، بر عملگرایی مکتبی است. بدین جهت بخشی از ادعیه مهدوی دعا برای افزایش صبر ، بردباری ، سلامت ایمان در آخرالزمان و کسب توفیق انتظار اجتماعی است.

علامات الظهور جزء من معارف المهدوية. بالطبع هذه العلامات لها مكانتها. لالتعريف مهمة الانتظار بل للتحذير في وقت خاص. هذا مع انّ الكشف عن وقت العلامات بعيد عن متناول البشر بسبب التشابك الهندسي لها التى جزء منها الهى و خفىً. إذن فهذه العلامات هي مجرد علامة تحذير لفترة زمنية معينة. نظراً لأن العلامة لها مكانًا في هندسة العلامات ، فلا يجب رؤيتها مستقلا أو بناءً على تفسير الذات حتى تنشئ للفرقة جديدة. ومع ذلك ، فإن جاذبية المهدوية ، من ناحية ، جنبًا إلى جنب مع الجاذبية الخاصة العلامات ، يثير دائمًا سلسلة من الادعاءات. إن الدراسة التاريخية للفرق و الانهيارات في عهد الأثمة نموذج لاكتشاف هذه التصورات المنحرفة. هذا مع انّاحدى علامات العامة لآخرالزمان ، بلمن علامات الظهور ، هي انتشار المدعين. خاصة ممن لديهم سوء فهم للأحداث المتفرقة أو المفاجئة أو الكبيرة. هذا مع أن مهمتنا في فترة الغيبة مهما طال الزمان ، قائمة على احاديث العامة لأهل البيت و بناءً على احاديث المتعلقة بفترة الغيبة وبناءً على بعض التوقيعات و التشرفات المهدوية ، هو الانتظار و المهدوية دعاء لزيادة التصبر و الاستقامة في طريق الانتظار و السلامة من الفتن و توفيق التعاون مع المومنين في سبيل الانتظار.

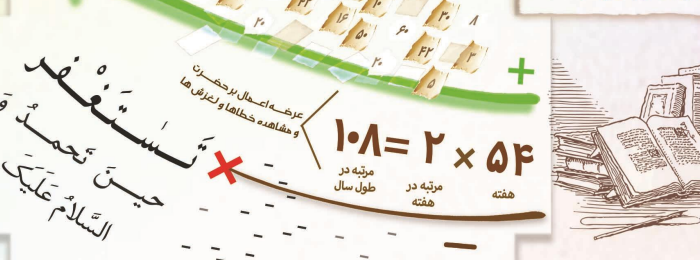
Signs of Reappearance are a part of the Mahdism knowledge and doctrines. However, these doctrines have their own place and function. These signs are not for defining obligation and mission; rather, they for warning in particular period. Moreover, due to geometrical interrelation of signs a part of which are divine and occulted its period is also beyond the reach of humankind. Thus these signs are simply warning signs for a particular period that is outside the reach of humankind beause sign has a place in the geometry of signs so that it is not viewed on basis of self-interpretation and separately. However, in spite of the appeal of the fundamental reality of Mahdism (Messiahship) on one hand alongside the special attraction of the discussion of signs, has always furnished the background for temptations or a collection of claims. Historical studies of sectarianism and fallouts in the era of the Imams are a paradigm for easy and simple detection of these deviant deductions. Incidentally, one of the general signs of the End Times and not of the signs of Reappearance, is the abundance of claimants especially those that misinterpret the sporadic or sudden and or great events and try to impose it on society. Sometimes, the scope of these claimants leads from self-interpretation to reverse interpretation. However, our mission in the Era of Occultation even if it takes long is based on general narratives of the Ahl al Bayt and transmitted narrations related to the Era of Occultation as well as certain Messianic signs and visitations, convergence of the Shiite world and global attractivenesss of Shiism over religious pragmatism. For this reason, an extract of the Mahdism Supplication is prayer for increasing patience and forbearance in the path of the Awaiting, soundness of faith in the End Times and being successful in social awaiting with other Shiah believers.

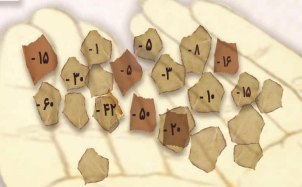
...وَ لَا أُنَازِعَكَ فِي تَدْبِيرِكَ وَ لَا أُقُولَ «لِمَر وَ كَيْفَ وَ مَا بَالُ وَلِيِّ الْأُمُّرِ لَا يَظْهَرُ وَ قَدِ امْتَلَأَتِ الْأَرْضُ مِنَ الْجَوْرِ» وَ أُفَوِّضُ أُمُورِي كُلَّهَا إِلَيْكَ.

دعا درزمان غيبت



وَ لَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جاؤُكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَ اسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّاباً رَحيماً الساء ١٩٠





# The Most Compassionate Knowledgeable (forgiveness similar to the Prophet)

## اكثرِ الأشخاصِ النَّ في العالم، معرفةً و رعايةً



سيدبن طاووس مى گويد سحرگاهى وارد سردابسامرا شدم، صداى مناجات امام زمان التي سيعتنامنا اللهم الل

پروردگارا، شیعیان ما ، از ما هستند، از زیادی گِلِ ماخلق شدهاند و به آب ولایت ما عجین گشتهاند، خدایا آنها را بیامرز و گناهانشان را عفو

فرما.

( بحار / ۱۳۵ ص ۲۰۲

#### امام مهر ، رحمت و مغفرت:

امام به دلیل جایگاهی که در نظام هستی و زندگی انسانی دارد، بالاترین مرتبه عبادت را باید داشته باشد. او با این عبادت در بالاترین مرتبه قرب ، تعالی و اتصال به آسمان خواهد بود تا بتواند ناظر به رسالت جهانی خود بالاترین آستانه صبر ، تحمل و مسئولیت پذیری را داشته باشد. از این منظر، عبادت سحرگاهی که از مستحبات بسیار اثرگذار است، برای او در مرز وجوب است. پس او همیشه سحر خیز است؛ چرا که هر روز مسئولیت و ماموریت سخت جهانی دارد که با عبادت سحرگاهی باید برای آن انرژی بگیرد. به ویژه هر دوشنبه و پنج شنبه که انبوه پرونده ها و نامه اعمال میلیاردها انسان به او عرضه می گردد. البته مشاهده این پرونده ها با لغزش های متنوع و فراوان، باعث خشم و نومیدی او نمی شود. چرا که او انسان کاملی است که مظهر و تجلی رحمت ، مهر ، بخشندگی و دلسوزی الهی هستند؛ که روح بلندش با عبادت جلا فراوان، باعث خشم و نومیدی او نمی شود. چرا که او انسان کاملی است که مظهر و تجلی رحمت ، مهر ، بخشندگی و دلسوزی الهی هستند؛ که روح بلندش با عبادت جلا یافته است ، زیرا او امتداد پیامبران اسمانی و بلکه پیامبر آخرالزمان ص هستند که رحمة للعالمین بوده، و ماموریت داشتند تا برای بندگان خطاکار اما پشیمان طلب استغفار نماید. بنابراین، از برنامه های پیوسته امام غائب مواهده با انبوه خطاها و لغزش های انسان ها به ویژه شیعیانش، در هنگام عبادت سحرگاهی، استغفار طلبی است. کارکرد این استغفار جلوگیری از انباشت لغزش هاست تا باعث ریزش افراد از ایمان ، دینداری و دور افتادگی آنان از امام زمان شد.......

#### إمام الرأفة والرحمة والغفران:

يجب ان يكون للإمام اعلى درجات العبادة بسبب موقعه في نظام الوجود و حياة الإنسان. و يكون مع هذه العبادة ، على اعلى مستوى من القرب و العلو و الاتصال بالسماء حتى يتخلق بأعلى مستوى الصبر و التسامح و تحمل المسؤولية بصفته المشرف على رسالته العالمية. ومن هذا المنطلق ، فإن الدعاء بالأسحار ، التي من المستحبات الفعّالة للغاية ، يكون على حد الوجوب عليه. لذلك فهو دائما مستيقظ. لأنه لا لديه كل يوم مسؤولية و رسالة عالمية صعبة ، فيجب أن يحصل من أجلها على الطاقة من خلال العبادة وقت السحر . خاصة كل يوم اثنين وخميس ، عندما يقدم اليه مجموعة هائلة من الملفات وصحف أعمال المليارات الأشخاص. وبالطبع فإن رؤية هذه الملفات المسودة بزلات مختلفة و كثيرة لا تسبب له الغضب و اليأس. لأنه إنسان كامل تجلى فيه رحمة الله و محبته و مغفرته و رافته ، و الذي تتألق روحه النبيلة بالعبادة . و لأنه امتداد للنبي السماوي بل نبي آخر الزمان ، الذي كان رحمة للعالمين ، وكان موظفاً بالاستغفار للخاطئين التأثيين. لذلك فإن من برامج الإمام الغائب المستمرة عندما يواجه كثرة أخطاء الناس وزلاتهم ، و خاصة الشيعة منه ، هو الاستغفار في عبادة الفجر . و كان تأثير هذا الاستغفار المنع عن تراكم الزلات حتى لا يتسبب تساقط الناس عن إيمانهم و تدينهم و إبعادهم عن إمام الزمان " ولا تزال أرضية فلاحهم المستمر متاحة.

#### The Imam of love, mercy and forgiveness:

Due to his position in the order of human existence and livin, the Imam must have the highest level of worship. with this worship, he will be at the highest level of Nearness to God, transcendence and connection with the heaven so that with regard to his universal mission, he can have the highest limit of patience, forbearance and responsibility. From this aspect, worship at dawn which is of the extremely effective recommended acts is for him at the boundary of obligatory acts. Thus he is always awake at dawn because everyday he has the difficult universal mission for which he must energize himself by worshipping at dawn. Especially every Monday and Thursday when large amount of files and book of deeds of billions of human beings are presented to him. Of course, looking at the files with their assortment and profusion of of lapses dose not make him angry and dejected because he is the Perfect Human Being who is the symbol and manifestation of Diivine mercy, love, forgiveness and compassion whose lofty spirit has been polished with worship. moreover, he is the extension of the Divine Messenger and rather, Messenger of the End Times who was "the Mercy of the Worlds" and was charged with the mission of seeking forgiveness for the wrongdoer but remorseful bondsmen. Therefore, of the constant programs of the Absent Imam in the face of multitude of wrongdoings and lapses of human beings and in particular of his Shiah followers at the time of worship at dawn is seeking of forgiveness. The function of this forgiveness is prevention of accumulation of lapses so that it does not lead to loss of faith and piety of individuals and their remoteness from the Savior Imam and the grounds for their continued success is furnished as before ....



# Flag Bearers of the Occultation Period

## أولياءالدين في عصر الغيبة



راهبری و هدایت سیاسی جوامع بشری یک ضرورت عقلی است ؛ از قدیم بشر در جستجوی مدینه فاضله ای مبتنی بر رهبری راهبران دانش محور بوده است؛ ولی تمامی مدل های تجربه شده، حتی دمکراسی های مدرن، به جای دانش و فضیلت محوری به سوی قدرت و ثروت محوری رفته اند ، اما در مکتب تشیع در فرایند دوران های سه گانه نبوت، امامت، غیبت و ساختار سیاسی بر مبنای رهبری و راهبری افضل الناس است. افضل الناسی که در عصر وحی، بر عهده پیامبران بوده ، و پس از خاتمیت در راهبری افرادی که دارای سه گانه دانش، تقوا و معنویت، مدیریت و تدبیر باشند بوده است ؛ تا با راهبری گام به گام و مبتنی بر زمان شناسی، جوامع شیعی دوران غیبت را به سلامت سیری کنند و مانند دیگر جوامع اسلامی در حیرت ، سرگردانی ، پراکندگی ، فتنه ها و رها شدگی ها گرفتار نباشند.

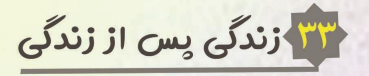
القيادة السياسية و توجيه مجتمعات البشرية ضرورة عقلانية. و منذ العصور القديمة ، تبحث البشرية عن المدينة الفاضلة القائمة على قيادة العلماء. لكن جميع النماذج التاريخيه و المتمرسة حتى الديمقراطيات الحديثة قد ذهبت الماضلة القائمة على قيادة و الثروة بدلا من العلم و العلماء و ذوى الفضائل. و لكن في المدرسة الشيعية في كل من الادوار الثلاثة «النبوة والإمامة و عصر الغيبة»، تقوم البنية السياسية على قيادة «أفضل الناس». «أفضل الناس» الذين في فترة النبوة ظهروا في الانبياء، ثم بعد الخاتمية في الائمة الاثنى عشر عليهم السلام. و بعد بدء فترة الغيبة في نيابة علماء الدين لهم ثلاثية «العلم و التقوى و علم الإدارة». لذلك يقودون العلماء للمجتمعات الشيعية على الوقت طوال في فترة الغيبة خطوة بخطوة نحو الصحة و الأمان، حتى لاتكون مثل المجتمعات الإسلامية الأخرى التي تقع في الفوضي و الدهشة أو الحيرة أو الفتنه الفكرية و السياسية.

Political guidance and leadership of human society is a rational necessity. Since ancient times, humankind has been in quest of an ideal state based on leadership of guides centered around knowledge. However all the models experienced, even modern democracies instead of being centered around knowledge and virtue have been centered around power and wealth. However, in the Shiite school in the process of the three periods of prophetic mission, Imamat and occultation, the political structure is based on the leadership and guidance of the most deserving human being. The most deserving human being that in the Era of Revelation is in the guidance of prophets and after the Seal of the Prophets is in the guidance of Imams and in the Era of Occultation is in the guidance of individuals who are in possession of the three aspects of knowledge, piety and spirituality, management and prudence. This is in order that with step by step guidance based on chronology, they guide Shiite communities safely throughout the period of Occultation and should not be like other Islamic communities which are caught in confusion, perplexity, dispersion and sedition or abandonment.

اَللَّهُمَّ وَصَلِّ عَلَى
وُلاةِ عُهُودِهِ وَ
بَلِّغُهُمْ
اَمَالَهُمْ وَ زِدْ فِي آجالِهِمْ
وَ انْصُرْهُمْ وَ تَمِّمْ لَهُ
ما
ما
ما
دینِک وَ اجْعَلْنا لَهُمْ
اَعْواناً وَ عَلى دِینِک
اَنْصاراً

«جمال الاسبوع» دعایی از حضرت رضا عبدالله تخصیص برای امامر زمان





# السَّلاَمُ عَلَى مَهْدِيِّ الْأُمَمِ وَ جَامِعِ الْكَلِمِ



مُلَيِّياً دَعْوةَ الدَّاعِي...

## Life after Life

## الحياة بعد الحياة



#### اهروز؛ برای اهروز ، یا برای اهروز و فردا:

در زندگی مدرن امروزی، آدمی تشویق به آزادی بی حد ، حصر و پا گذاشتن روی بسیاری از ارزش های انسانی و اخلاقی می شود، به تصور اینکه زندگی زمینی ما تنها یک مرتبه وجود دارد ، ولی نه تنها عقل و فطرت، بلکه علم هم اثبات میکند که زندگی فراتر از مرز های کنونی امکان پذیر ا<mark>ست. البته این که زندگی دومر در عوالمر و دنیاهای دیگر باشد، آموزه</mark> مشترک ادیان آسمانی است.؛ ولی مسئله درباره زندگی دوباره بر روی همین زمین است. امروزه امکان بازگشت به زندگی زمینی، به ایده آل های علمی وارد شده است و بر اساس آن برخی مخزن های نگهداری بدن یا سلول های بنیادی ایجاد گردیده . این در حالی است که از جهت عقل و دین هم ، زندگی دومر زمینی استبعادی ندارد. البته زندگی دومر زمینی غیر از تناسخ است؛ چرا که در تناسخ روح انسانی در کالبد موجودی دیگر ظاهر می شود؛ ولی «زندگی دومر» یعنی بازگ<mark>شت انس</mark>ان بر روی زمین با همین هویت انسانی و برای تجربه کر<mark>دن</mark> زندگی متفاوت می باشد . در میان ادیان و مذاهب دنیا، تنها مکتب تشیع است که به زندگی پس از زندگی در همین دنیا معتقد است و نامش را «رجعت» می گذارد. رجعت: زندگی ای نوین فراتر از محدودیت ها و با ظهور و بروز حداکثر توانائی های انسانی، شکوفائی آیات الهی در طبیعت، و با حضور مستقیم جهان غیب در زندگی آدمی است. به همین دلیل مهدویت در اندیشه شیعه، خود دوره ای گذار برای انتقال از محدودیت های تاریخی، به زمین ملکوتی آینده می باشد . آینده ای که دورانی ویژه و بیکران از جهت زمان ، کمیت ها و کیفیت هاست. ناظر به این واقعیت مهمر پایانی که شروعی جدید برای حیات زمینی است،که بخشی از ادعیه مهدوی متوجه مسئله زندگی پس از زندگی و رجعت هستند.

اليوم؛ لليوم أو لليوم و غدا:

في الحياة الحديثة اليوم، يتم تُشجيع المرء نحو الحرية المنفسخة بحيث يدوسب حرية مطلقة على الكثير من القيم الإنسانية و الأخلاقية، زاعمًا أن حياتنا الأرضية موجودة مرة واحدة فقط. لكن ليس العقلو الفطرة فقط، بل حتى العلم أيضًا يثبت أن الحياة خارج الحدود الحالية ممكنة طبعا، حقيقة وجود الحياة الثانية 🌦 عوالم أخرى هي فكرة شائعة بين الأديان السماوية لكن السؤال يتعلق بالحياة مرة أخرى على هذه الأرض. فاليوم، دخلت إمكانية العودة إلى الحياة الأرضية. في المثل العلمية، و بناءً على ذلك، أحدث تبعض مخازن الحفاظ على الجسم أو الخلايا الجذعية. هذا على الرغم من حقيقة أنه من وجهة نظر العقل و الدين، لا يستبعد الحياة الأرضية الثانية. نعم، تختلف الحياة الأرضية الثانية عن التناسخ لأنه في التناسخ تظهر النفس البشرية فيجسد كائن آخر. لكن الحياة الثانية تعني عودة الإنسان على الأرض بنفس الهوية البشرية و لتجربة حياة مختلفة. و المدرسة الشيعية هي الوحيدة بين ديانات العالم التي تؤمن بالحياة بعد الحياة في هذا العالم و تطلق عليها اسم الرجعة. الرجعة هي: حياة جديدة خارجة عن حدودها و مع ظهور أقصى قدرات الإنسان، و ازدهار الآيات الإلهية 🚊 الطبيعة، و الوجود المباشر لعالم الغيب 🚊 حياة الإنسان. لهذا السبب، المهدوية 🚊 الفكر الشيعي هي فترة انتقالية للانتقال من القيود التاريخية إلى أرض الملكوت المستقبلية. المستقبل التي حقبة خاصة و لا نهائية من حيث الوقت و الكميات و الصفات. نظراً إلى هذه الحقيقة المهمة و هي أن النهاية هي بداية جديدة للحياة الأرضية، فإن جزءً امنا لأدعية المهدوية متجه نحو قضية الحياة بعد الحياة و الرجعة.

#### Today for today, or for today and tomorrow:

In today's modern lifestyle, a person is encouraged to unlimited and unrestricted freedom and treading on many of the human and moral values in the belief that we have just one earthy life to live. However, not only reasoning and inaye nature, Rather, science too has proven that it is possible to live beyond the present boundaries Of course as to the second life second life being in other worlds and universes is the shared doctrine of the Divine religions but the question is about second life on on this earth. Nowadays, the possibility of eturning to earthy life has entered the theoretical ideals on the basis of which certain storage tanks for preserving bodies or stem cells have been invented. This is whereas from the aspect of intelligence and religion too, there is no probability of a second life on earth However, the second life on earth is other than reincarnation because in reincarnation, the human soul appears in the body of another creature whereas 'the second life" means the return of a human being to earth with the same human identity and for experiencing a different life Among the world's religions and schools of thought, only the Shiite school believes in life after life in this very world and calls it "Raj'at" or return "Raj'at" or return is a new life beyond limitations and with the appearance and manifestation of maximum human capabilities, the flourishing of Divine Signs in nature and with the direct presence of the Invisible World in a human beings life For this reason, Mahdism in Shiah thought is itself a passing phase for transfer from past limitations to the celestial world of the future - a future which is a special and infinite period in terms of time, quantities and qualities With regard to this important final reality which is a new beginning for worldly life, an extract of the Mahdism (Messiahship) Supplication is devoted to the question of life after life and 'Raj'at' return.

اللَّهُمَّر إنْ حال بَيْني و بَيْنَهُ الْمَوْتِ الَّذِي جَعَلْتَهُ عَلَى عبادكَ حَتْماً مَقْضيّاً من قبري .... مُلَبِّياً دَعُوةَ

الداعِي...





# The Night of Destiny

## ليلة القدر و التقدير



سال یک واقعیت طبیعی در زندگی آدمی و برگرفته از چرخه طبیعت است. از کارکردهای آن ، طراحی برنامه و تعریف حساب و کتاب سالیانه می باشد. دو امری که معمولا در آخر سال صورت می گیرد. این امر برنامه نهاد های بین المللی، دولت ها و حتی خانه و خانواده است. برنامه های سالیانه تنوعی بسیار را دارا ست که بخشی مستقیم و بخشی غیر مستقیم در سرنوشت ما تاثیر دارد. از این رو پیگیر اخبار آن هستیم تا هر ساله بتوانیم بهترین هماهنگی با برنامه های کلان را داشته و به دنبال آن بهترین و پیشترین خروجی و موفقیت را ثبت کنیم. در میان این برنامه های سالیانه، یک برنامه آسمانی و غیبی هست که مستقیما به سرنوشت ما ربط دارد. در تدبیر الهی ، همانگونه که نظام سالیانه طبیعت برای جسم بشر است، شی آسمانی هم برای حسابرسی و برنامه ریزی سالیانه انسانی و معنوی قرار داده شده است. شی که قضا و قدر الهی و آسمانی می باشد. شب طبیعت برای جسم بشر است، شی آسمانی هم برای حسابرسی و برنامه ریزی سالیانه انسانی و معنوی قرار داده شده است. شی که قضا و قدر الهی و آسمانی می باشد. شب قدر، در میانه ماه مبارک رمضان برای تقدیر سالیانه آسمانی ، همه هستی و تک تک انسان ها است ؛ تا از معبر «تنزل الملاتکة و الروح» اتصالی سالیانه به امام زمان آستری شود و برنامه است که کانون آن امام زمان تستدر شب قدر هستند پس من به عنوان یک فرد انسانی، هم از جهت جسمی و هم از جهت روحی جزئی از این برنامه ها هستم ؛ البته در این تقدیر آسمانی ، می توانم نقش آفرین موثری باشم ، اگر بر بستر ماه مبارک رمضان فرایند جامعی از تطهیر ، تزکیه و تعالی را سپری و اتصال خود را با امام زمان شعیت کرده باشم ، تا در نهایت بتوانم در شب سرنوشت پیوسته دعایی را در حق حضرت زمزمه نمایم که برکتش نه تنها به من ، بلکه به همه انسان ها بازگردد.

السنة حقيقة طبيعية في عالم الابتراء مستقة من دورة الطبيعة. و من مهامها ، مثل دورة الحياة السنوية للمواسم ، تصميم البرنامج السنوي في عالم الانسان ، يليه تحديد الحسابات السنوية .

لذلك ، قبل نهاية العام ، يقوم الجميع بإجراء محاسبة سنوية . و عشية بداية كل عام ، يقدمون خطة و برنامج العام الجديد . هذا هو مسار و برنامج الشنوية بشكل مباشر و غير مباشر على مصيرنا . لذلك و بطبيعة الحال ، نتابع أخبارهم حتى نتمكن من الحصول على أفضل تنسيق مع البرامج و الخطح الكبيرة كل عام ، حتى نتمكن من العصول على أموال وائتمان أكثر وأفضل من البرنامج التسجيل أفضل و أكثر المخرجات والنجاحات . لكن من للدهش أن من بين هذه الخطط السنوية أهم و أعلى خطة سنوية ، و هي الخطح الكبيرة كل عام ، حتى نتمكن من المحصول على أموال وائتمان أكثر وأفضل من البرنامج السحولية المورد أيضًا للتحقيق والتخطيط علينا و على مصيرنا بشكل مباشر ، لكن اهماناها و ربما لا نوليها الاهتمام اللازم . ففي الخطط الإلهي الذي أنشأ النظام السنوي في الطبيعة والجسد البشري ، تم تحديد ليلة روحية سماوية أيضًا للتحقيق والتخطيط السنوي . وهي ليلة للقضاء الالهي و قدرها . تقع ليلة القدر في اواخر شهر رمضان المبارك ، حيث يتم تقطي هائي السنوي في المنطقة على المنطقة على المالات و المنطقة على المنطقة و المنطقة على المنطقة و المنطق

The year is a single natural reality in the life of a human being which is derived from the cycle of nature. One of its functions such as the yearly life cycle of seasons, is the drafting of the annual plan and sequel to it defining the yearly operations. For this reason before the end of the year, everbody proceed with annual accounting and also just before the beginning of every year present the new year's plan and program. This thing is the method and program of international bodies, governments, institutions and administrative offices and even of a household and family. Some of these yearly plans directly and some indirectly have effect on our destiny. Thus we naturally follow up their news so that every year we can have the best synchronization with the macro plans and likewise, have the most and the best financial and credit returns from the plan so that we record the best and most output and success. However, it is surprising that among these yearly programs we are negligent of the most important transcendent yearly programs and perhaps the only heavenly and occult program that is directly related to us and our fate and probably do not pay the necessary attention to it. In the Divine Scheme which has placed the yearly order in nature and for the human body, it has also placed a spiritual night for yearly accountancy and yearly planning – a night which is for Divine and heavenly Providence. The Night of Destiny which is in the middle of the blessed month of Ramadan is a night in which the divine annual providence is determined for all of existence and all human beings and each and everyone of us. Thereafter, by way of "the descending of angels and the Holy Spirit" it is given to the Occult and Spiritual Guide – the Savior Imam (may God hasten his blessed Reappearance). Thus, the order of existence has a plan and program not only in its order of nature; rather, in the order of occulted guidance of human beings as well. Its central figure is the Savior Imam and its timing is the Night of Destiny. Moreover,

اللَّهُمَّ كُنْ لِوَلِيِّكَ الحُجّةِ بنِ الحَسَن صَلَواتُکَ علَيهِ و عَلى آبائِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ وَ فِي كُلِّ سَاعَةٍ وَلِيّاً وَ حَافِظاً وَ قَائِداً وَ نَاصِراً وَ دَلِيلًا وَ عَيْناً حَتَّى تُسْكِنَهُ أَرْضَكَ طَوْعاً وَ تُمَتعَهُ فِيهَا طَويلا

دعای سلامتی امامر زمان صحیح

